

# الرسالة البهية في سيرة الحاكم مع الرعية

(رسالة الإمام الصادق (عليه السلام) إلى والي الاهوان)

تقديم وتحقيق وشرح  
السيد محمود المقدس الغريفي



مكتبة طريق المعرفة

مؤسسة التاريخ العربي

الرسالة البهية  
في سيرة الحاكم مع الرعية



الرسالة البهية  
في سيرة الحاكم مع الرعية  
(رسالة الإمام الصادق عليه السلام إلى والي الأهواز)

تقديم وتحقيق وشرح  
السيد محمود المقدس الغريفي

مكتبة طريق المعرفة  
العراق — النجف الأشرف

مؤسسة التاريخ العربي  
بيروت — لبنان

جميع حقوق الطبع محفوظة

طبعة أولى

٢٠٠٩ م - ١٤٣٠

مكتبة طريق المعرفة

مؤسسة التاريخ العربي

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## المقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على حبيبه محمد المصطفى ﷺ وعلى آله الأئمة المعصومين النجبا عليهم السلام، وأصحابهم الكرام البررا، وبعد:

إن من أهم العناصر التي تميز بها أئمة أهل البيت عليهم السلام هو معرفتهم بالنفس الإنسانية بما يرفعها وما يشينها، وما يكرمها وما يهينها، وما يقويها وما يضعفها، وما يبنيها وما يهدمها، وما يكملها وما ينقصها، وما يؤنسها وما يوحشها، وما يجعلها أن تكون خليفة الله في الأرض بحق.

وقد رسم أهل بيت العصمة عليهم السلام باعتبارهم وحدة متكاملة، في التبليغ والعمل، وحيث أن منبعهم واحد ومنههم واحد، فيكون روיהם واحداً وعطاءهم واحداً، وإن اختلفت الظروف والأزمان بينهم، وتبينت عصور الناس ومواطنهم.

ومن جملة ما صدر من غديرهم الصافي وواحتمالهم الخصبة ما روي عن الصادق أبي عبد الله عليه السلام من النص المتمثل بتلك الرسالة القيمة التي كانت جواباً لرسالة أحد ولادة الأهواز من مواليه وشيعته استنصره فيها الإمام عليه السلام واستشاره وطلب رأيه في موقفه من الحاكم والحكم وما ينبغي له العمل في إدارته وفي شؤون رعيته، وكيفية تعامله مع الناس والمؤمنين بما يحفظ له دينه وولاه لأهل البيت عليهم السلام ولا يخرجه عن الطريق المستقيم وجادة الحق والعدل.

فأجابه الإمام عليه السلام بجواب موجز موعب، واف شاف، في رسالة كان

محتوها من المضامين العالية والنصائح العظيمة والحكم المفيدة، وزينه بِحَلْقَةِ بالأحاديث المسندة الشريفة بسنده نَبِيَّهُ عن آبائه عن جده رسول الله نَبِيَّهُ الذي وصفه مصطفيه ومصفيه بقوله عز من قائل مَا ضَلَّ صَاحِبُكُو وَمَا غَوَى ① وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْمَوْئِزِ ② إِنَّهُ مَوْئِزٌ إِلَّا وَتَعْلَمُ يُؤْمِنُ ③ (١) فكانت من أفضل الإرشادات والنصائح التي يجب أن يتمسك بها حكام البلدان الإسلامية وأعوانهم وموظفوهم.

وقد عُرفت هذه الرسالة بـ «رسالة الأهوازي»، أو باسم مرسلها والي الأهواز عبد الله النجاشي.

وكان عهدي بهذه الرسالة الكريمة أول الأمر عند دراستي كتاب المكاسب لشيخنا الأنصاري (قدس سره) حيث أورد الرسالة في مسألة «الولاية عن العاكم الجائز» مستشهدًا بها ومنبهاً عليها في ما ينبغي للحاكم العمل به في نفسه ورعايته، وقد جعلها ختام مسأله تلك.

إن سياسة الرعية والتعامل معهم لغة الأنبياء وطريق الأوصياء وسلوك الحكماء، فمن سار على نهجهم وسلك طريقهم وتمسك بقولهم، وأدار دفة حكمه بحكمة وحذر نجا في دنياه وأخرته، ومن استبد برأيه وطغى في حكمه وأساء التصرف هلك وغوى في حياته قبل مماته.

وقد عُدت إلى هذه الرسالة مع عودتي إلى كتاب المكاسب...، فزاد حنيني إليها وشوقني لقراءتها مرات عديدة، مما دفعني إلى النظر فيها سندًا ومضمونًا ودلالة وشرحًا، لما لها من الفائدة الجمة لاسيما لمن تصدى إلى حكم الرعية وإدارة شؤونهم، وبالأخص من يتمسك بولاية أهل البيت نَبِيَّهُ، ويدعى الاتساع لهم عقيدة ومنهجًا وسلوكًا، - وما أحوجنا إليها في أيامنا هذه - .

إننا اليوم بحاجة ملحة وmassة إلى هذه الوقفات النورانية، والرسائل الربانية،

واستيعابها، والتملي فيها، وأخذ الدروس وال عبر والعظة منها، والنظر من خلالها لآخرتنا قبل دنيانا الزائلة، والتمسك بولائنا الصادق لأهل البيت عليهم السلام وسلوكهم الحقيقى، لا أن تكون صوراً باهتة، أو عناوين مشوهة، أو أفكاراً ممسوحة، وكياننا وعقولنا تحشر في إطار ضيق.

وهذه الرسالة الشريفة مسلكها على غرار عهد الإمام أمير المؤمنين عليه السلام إلى مالك الأشتر لما ولأه مصر؛ ووصيته عليه السلام أيضاً إلى محمد بن أبي بكر؛ ورسالة الحقوق إلى الإمام زين العابدين علي بن الحسين عليهم السلام وغيرها.

فنظرت في الرسالة، وأزمعت القيام بتحقيقها - للأمور التي سلف الإلماع إليها - فكان أن عرضتها بال مقابلة مع نصوصها الآخر، بعد أن قمت بتبني إسنادها أصلاً، وترجم رجالها، والتعريف ب أصحابها والتي الأهواز وأخباره، وشرح بعض مفرداتها التي تحتاج إلى توضيح في الهاشم.

ثم شرعت في شرح الرسالة شرعاً مرجياً بصورة موجزة ويسيرة، خوفاً من الإطالة بما لا يسعه المقام، وجعلت نص الرسالة بخط غامق، والتعليق والشرح عليها أخف قليلاً، وأغنتها بما روي عن أهل بيته العصمة عليهم السلام بما يدعم كل مقطع أو رواية في هذه الرسالة، نصاً أو مضموناً، للدلالة عليها، أو تقويتها؛ إن تكلمنا في سندها، فضلاً عن استيصالح وبيان الغرض، بصور ودلالات متعددة؛ وقد وسمتها بـ «الرسالة البهية في سيرة الحاكم مع الرعية».

وفي الختام أحمد الله تعالى أن وفقني لهذا القليل، وأرجو منه عليه السلام أن يكون وجوده خيراً من عدمه إنه سميع الدعاء، والله ولي التوفيق، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

السيد محمود المقدس الغريفي  
ليلة الأربعين ١٤٢٩ هـ  
النجف الأشرف



# رسالة الأهوازي

أو  
رسالة عبد الله النجاشي



تقديم

## المُرْسَلُ إِلَيْهِ: عَبْدُ اللَّهِ النَّجَاشِيٌّ

❖ **نَسْمَهُ وَنَسْبَهُ:-**

هو أبو بجير<sup>(١)</sup> عبد الله النجاشي الأصي النصري<sup>(٢)</sup> ابن عثيم<sup>(٣)</sup> بن أبي السمال سمعان بن هبيرة الشاعر ابن مساحق بن بجيرة بن أسامة بن نصر بن قعین بن الحارث بن ثعلبة بن دودان بن أسد بن خزيمة بن مدركة بن اليسع بن إلياس بن مضر بن نزار بن معد ابن عدنان.

وهو الجد السابع للشيخ الجليل أبي العباس النجاشي صاحب كتاب الرجال المعروف، أحمد بن علي بن أحمد بن العباس بن محمد بن عبد الله بن إبراهيم بن محمد بن عبد الله ابن النجاشي. وقد ذكره في رجاله عند ترجمته قال: عبد الله ابن النجاشي بن عثيم بن سمعان، أبو بجير الأصي النصري، يروي عن أبي عبد الله عليه السلام رسالة منه إليه، وقد ولـي الأهواز من قبل المنصور<sup>(٤)</sup>.

وربما ينـسبـ الرـجـلـ إـلـيـ أـبـيهـ سـوـاءـ عـلـىـ نـحـوـ شـهـرـةـ الـأـبـ فـيـ الـبـلـدـ،ـ حـيـثـ

(١) أبو بجـيرـ - بالـجـيمـ وـالـبـاءـ،ـ كـذـاـ ضـبـطـهـ الـعـلـامـةـ فـيـ إـيـضـاحـ الـاشـتـبـاهـ صـ:ـ ٢٠٧ـ.

(٢) ضـبـطـ الـعـلـامـةـ هـذـهـ الـكـلـمـةـ (ـالـنـصـرـيـ)ـ بـالـضـادـ الـمـعـجمـةـ فـيـ إـيـضـاحـ الـاشـتـبـاهـ،ـ وـالـظـاهـرـ مـسـحةـ مـاـ اـشـتـبـاهـ نـسـبـةـ إـلـيـ أـحـدـ أـجـدـادـهـ وـهـوـ نـصـرـ بـنـ قـعـينـ.

(٣) بـنـ عـثـيمـ بـالـعـيـنـ الـمـهـمـلـةـ الـمـضـمـوـمـةـ،ـ وـالـثـاءـ الـمـنـقـطـةـ فـوـقـهـ ثـلـاثـ نـقـطـ،ـ وـالـبـاءـ الـمـنـقـطـةـ تـحـتـهـ نـقـطـيـنـ كـذـاـ ضـبـطـهـ الـعـلـامـةـ فـيـ إـيـضـاحـ الـاشـتـبـاهـ صـ:ـ ٢٠٧ـ.

(٤) رـجـالـ النـجـاشـيـ - النـجـاشـيـ صـ:ـ ١٠١ـ.

يكون الأب علمًا فيتخد اسمه من باب اللقب والشهرة، وتارة يسمى الولد به مباشرة أي بالبنوة، وقد تكون كنية خاصة به، والظاهر من هنا اختلف الرجاليون وأهل الحديث في اسمه فبعضهم ذكر عبد الله ابن النجاشي نسبة للأب، وأخرون ذكروا عبد الله النجاشي نسبة إلى شهرة الأب فانسحب على ولده كأن يريد أن يقول المشتهر بآل النجاشي.

والنجاشي - بفتح النون وكسرها وتشديد الياء وتخفيتها - هو لقب يطلق على ملوك الحبشة كما يطلق كسرى على ملوك الفرس وقيصر على ملوك الروم، وقد اشتهر بهذا الاسم أو اللقب جملة من الملوك والأمراء والعلماء والأصحاب، فمنهم النجاشي ملك الحبشة الذي أمن برسول الله ﷺ وأسلم بعد نصراناته، واحتضن المسلمين المهاجرين إلى بلاده واسمه أصحمة بن بحر، بالصاد المهملة والسين فيه تصحيف.

وآخر هو النجاشي من بني الحارث بن كعب، من حواري أمير المؤمنين علي عليهما السلام وشاعره.

وآخر هو عبد الله ابن النجاشي والي الأهواز صاحب الرسالة التي نحن بصدده الكلام عنها ..

والرابع حفيده أبو يعقوب أحمد بن العباس بن عبد الله بن إبراهيم بن محمد بن عبد الله النجاشي الصيرفي المعروف بابن الطيالسي. وهو من علماء بغداد ومحدثيها وقد سمع منه التلوكبرى سنة ٣٣٥هـ وأجازه، وهذا جد النجاشي الأخير وهو الرجالي الخبير والثقة الجليل أبو العباس أحمد ابن علي بن أحمد بن العباس بن محمد بن عبد الله بن إبراهيم بن محمد بن عبد الله النجاشي المتوفى سنة ٤٤٥هـ مصنف كتاب الرجال المعروف بـ «رجال النجاشي» الذي يعد من الأصول الرجالية للشيعة الإمامية.

## ❖ لاستبصاراته وبعض أخباره:-

روى الكشي في رجاله بسنده عن عمار السجستاني أن عبد الله بن النجاشي كان أول أمره يرى رأي الزيدية وكان منقطعًا إلى عبد الله بن الحسن بن الحسن، ثم رجع إلى القول برأي الصادق عليهما السلام ورأي الحق واستبصر.

فأنه قال: حدثني محمد بن الحسن، قال: حدثني الحسن بن خرزاذ، عن موسى بن القاسم البجلي، عن إبراهيم بن أبي البلاد، عن عمار السجستاني، قال: زاملت أبا بحير عبد الله بن النجاشي من سجستان إلى مكة، وكان يرى رأي الزيدية، فلما صرنا إلى المدينة مضيت أنا إلى أبي عبد الله عليهما السلام ومضى هو إلى عبد الله بن الحسن<sup>(١)</sup>. فلما انصرف رأيته منكسرًا يتقلب على فراشه ويتأوه، قلت: مالك أبا بحير؟ فقال: استأذن لي على صاحبك إذا أصبحت إنشاء الله، فلما أصبحنا دخلت على أبي عبد الله عليهما السلام فقلت: هذا عبد الله بن النجاشي سأله أن استأذن له عليك وهو يرى رأي الزيدية فقال أذن له. فلما دخل عليه قربه أبو عبد الله عليهما السلام، فقال له أبو بحير: جعلت فداك أني لم أزل مقرا بفضلكم أرى الحق فيكم لا في غيركم، وأني قتلت ثلاثة عشر رجلا من الخوارج كلهم سمعتهم يتبرأ من علي بن أبي طالب عليهما السلام. فقال له أبو عبد الله عليهما السلام: سألت عن هذا المسألة أحدا غيري؟ فقال: نعم سألت عنها عبد الله بن الحسن فلم يكن عنده فيها جواب وعظم عليه، وقال لي أنت مأخوذ في الدنيا والآخرة، فقلت: أصلحك الله تعالى ماذا عادينا الناس في علي عليهما السلام؟ فقال له أبو عبد الله عليهما السلام: وكيف قتلتهم يا أبا بحير؟ فقال: منهم من كنت أصعد سطحه بسلم حتى أقتله، ومنهم من دعوته بالليل على بابه فإذا خرج على قتله، ومنهم من كنت أصحبه في الطريق فإذا خلا لي قتله، وقد استر ذلك كله على. فقال أبو عبد الله عليهما السلام: يا أبا بحير لو كنت قتلتهم بأمر الإمام لم يكن عليك في قتلهم شيء ولكنك سبقت الإمام، فعليك ثلات عشرة شاة تذبحها

(١) هو عبد الله بن الحسن المثنى بن الإمام الحسن بن علي بن أبي طالب.

بمني والتصدق بلحمنها لسبك الإمام، وليس عليك غير ذلك.

ثم قال أبو عبد الله عليه السلام يا أبا بجير أخبرني حين أصابك المizarب وعليك الصدمة من فراغ، فدخلت النهر فخرجت وتبعك الصبيان يحيطون بك، أي شيء صيرك على هذا. فقال عمار، فالتفت إلى أبو بجير فقال: أي شيء كان هذا من الحديث حتى تحدثه أبا عبد الله عليه السلام؟ فقلت: لا والله ما ذكرت له ولا لغيره وهذا هو يسمع كلامي. فقال: له أبو عبد الله عليه السلام: لم يخبرني بشيء يا أبا بجير، فلما خرجنا من عنده، قال لي أبو بجير يا عمار أشهد أن هذا عالم آل محمد، وأن الذي كنت عليه باطل وأن هذا صاحب الأمر<sup>(١)</sup>.

وكما ترى فهي صريحة في عدوله إلى إمامية الإمام الصادق عليه السلام وإقراره بها، مع إن في طريق هذا السندي الحسن بن خرزاذ وفيه قول.

ومما روي عن شدة تمسكه بمذهب الإمامية والتزامه به ما جرى بينه وبين السيد الحميري الشاعر المعروف الذي كان يرى مذهب الكيسانية ويعتقد بإمامية محمد بن الحنفية وغيبيته، وأبواه كانوا من الاباضية وما تأصل على عليه السلام وقد هجرهما بعد أن أرادا قتله لحبه على عليه السلام وأل على عليه السلام، ثم استبصر وعدل إلى الإمامية ببركة الإمام جعفر الصادق عليه السلام بعد أن عرف الإمام عليه السلام والتقاءه في الكوفة ومكة وناظره فعرف الحق منه والتزمه حتى توفي عليه السلام، وانشد بذلك قصيدة مطلعها:

تعصرتْ باسم الله والله اكبرُ وأيقنتْ أن الله يغفو ويغفرُ  
وقد التقى بأبي بجير النجاشي في الأهواز وأكرمه غاية الإكرام بعد أن عرف  
أنه استبصر وأمن بإمامية الأئمة من أهل البيت عليه السلام وصدق بالحق؛ فقد روى أبو

(١) اختيار معرفة الرجال - الكشاف، اختيار الطوسي ٦٣٢/٢ - ٦٣٤ ما روى في أبي بجير عبد الله بن النجاشي ص ٦٣٤.

عبد الله المرزباني في كتابه «أخبار السيد الحميري» بإسناده عن خلف الحادي قال: قدم السيد «الحميري» من الأهواز بمال ورقين وكراع فجته مهنا له فقال: إن أبي بعجير إمامي وكان يعيرني بمذهبني ويأمل مني تحولا إلى مذهبه فكتبت أقول له: قد انتقلت إليه، وقلت:

أبا راكبا نحو المدينة جسرة  
عذافرة يطوى بها كل سبب  
وذكر الأبيات إلى آخرها كما مرّت.

ثم قال: فقال له أبو بعجير يوما: لو كان مذهبك الإمامة لقلت فيها شعرا.  
فأنشدته هذه القصيدة فسجد وقال: الحمد لله الذي لم يذهب حبي لك بطلاقا.  
ثم أمر لي بما ترى.

وقد روى المرزباني بإسناده أيضا عن خلف الحادي قال: قلت للسيد: ما معنى قولك؟

وأمر أبي خالد ذي البيان  
عجيت لكر صروف الزمان  
إلى الطيب الطهر نور الجنان  
ومن رده الأمر لا ينثني  
برد الإمامة عطف العنان  
علي وما كان من عمه  
وما كان من نطقه المستبان  
وتحكيمه حجراً أسوداً  
إلى ابن أخي منطقاً باللسان  
بسليم عم بغير امتراء  
شهدت بذلك صدقاً كما  
شهدت بذلك صدقاً كما  
وما كان من نطقه المستبان  
علي إمامي لا أستري

قال لي: كان حدثني علي بن شجرة عن أبي بعجير عن الصادق أبي عبد الله عليه السلام: إن أبي خالد الكابلي كان يقول بإمامية ابن الحنفية فقدم من كابل شاه إلى المدينة فسمع محمدا يخاطب علي بن الحسين فيقول: يا سيد ف قال أبو خالد:

(١) القرآن - هنا بتسهيل الهمزة على زنة (هداة) لمراعاة الوزن.

أتت خطاب ابن أخيك بما لا يخاطبك بمثله؟ فقال: إنه حاكمي إلى الحجر الأسود وزعم أنه ينطقه فصرت معه إليه فسمعت الحجر يقول: يا محمد؟ سلم الأمر إلى ابن أخيك فإنه أحق منك. فقلت شعري هذا، قال: وصار أبو خالد الكابلي أماميا. قال: فسألت بعض الامامية عن هذا، فقال لي: ليس بإمامي من لا يعرف هذا. فقلت: للسيد: فانت على هذا المذهب أو على ما أعرف؟ ! فأنشدني بيت عقيل بن علفة.

خدا جنب هَرْشَى<sup>(١)</sup> أوقفاه فإنه كلا جنبي هَرْشَى لهن طريق  
ومما رواه المرزباني له في مذهبه قوله:

صح قولي بالإمامه  
وأزال الله عَنْنَى  
قلت من بعد حسین  
أصبح السجاد للا  
قد أرانی الله أمرا  
کی الاقیه<sup>(٢)</sup> به في  
وتعجلت السلامه  
إذ تجمعت الملامه  
بعلی ذی العلامه  
سلام والدين دعامة  
أسأل الله تتمامة  
وقت أحوال القیامه<sup>(٣)</sup>

ونقل السيد الأمين في أعيانه عن الأغاني لأبي الفرج: روى أبو سليمان الناجي، أنَّ السيد الحميري قدم الأهواز وأبو بجير بن سمال الأستدي يتولاها وكان له صديقاً، وكان لأبي بجير مولى يقال له يزيد بن مذعور يحفظ شعر السيد، ينشده أبا بجير، وكان أبو بجير يتشجع، فذهب السيد إلى قوم من إخوانه بالأهواز فنزل بهم وشرب عندهم، فلما أمسى انصرف فأخذه العس<sup>(٤)</sup> فحبس، فكتب من غده

(١) ثنية في طريق مكة قربة من الجحفة وله طريقان يفضيان إلى موضع واحد.

(٢) الأصل: كي الاقيه - إلى آخره؛ بالنصب، وإنما سكن (الباء) لمراعاة الوزن.

(٣) الغدير - الشيخ الأميني ٢٥٤/٢ - ٣٥٦.

(٤) عس الرجل عسا وعسا طاف بالليل بحرس الناس ويكشف أهل الريمة.

بهذه الآيات وبعث بها إلى يزيد بن مذعور فدخل على أبي بجير وقال: قد جنني  
عليك صاحب عسك ما لا قوام لك به، قال: وما ذلك، قال: اسمع هذه  
الآيات كتبها السيد من الحبس وأنشده يقول:

فف بالديار وحيها يا مربع  
إن الديار خلت وليس بجوها  
ولقد تكون بها أوانس كالدمى  
حور نواعم لا ترى في ثلها  
فغرين بعد تالق وتجمع  
فأسلم فإنك قد نزلت بمنزل  
ئوى هواك إذا نطقت بحاجة  
فل للأمير إذا ظفرت بخلوة  
هب لي الذي أحبته في أحمد  
يختص آل محمد بمحبة  
فلما سمعها أبو بجير دعا صاحب عسسه فشتمه، وقال: جنئت علي ما لا يَد  
لي به، اذهب صاغرا إلى الحبس وقل أيكم أبو هاشم فاخرجه واحمله على دابتكم  
وامش معه صاغرا حتى تأتيني به، ففعل، فابى السيد أن يخرج إلا بعد أن يطلق له  
كل من أخذ معه، فأخبر أبا بجير، فقال: الحمد لله الذي لم يقل أخرجهم وأعط  
كل واحد منهم مالا، فما كنا نقدر على خلافه، فخلى سبيله وسبيل كل من أخذ  
معه، وأتى به إلى أبي بجير، فقال: قدمت علينا فلم تأتنا، وأتيت بعض أصحابك  
الفساق وشربت ما حرم عليك حتى جرى ما جرى، فاعتذر من ذلك إليه، فامر له  
أبو بجير بجائزه سنية وحمله وأقام عنده مدة.

وذكر في الأغاني أيضاً: قال إسماعيل بن الساحر بلغ السيد وهو بالأهواز أن أباً بجير قد أشرف على الموت، فأظهرت المرجنة الشماماتة به، فخرج السيد متحرقاً حتى اكتفى سفينة وخرج إليها، وأنشأ يقول:

تبادر أهل تدمر إذ أتاهم بامر أميرنا لهم بشير  
ولا لأميرنا ذنب إليهم صغير في الحياة ولا كبير  
سوى حب النبي وأقربيه ومولامهم بحبهم جدير  
وكان قولهم افك وزور ولكن قولهم بمنزلة يزار ولا يزور  
لقد أمسى أخوك أبو بجير فبيت كأنني مما رموني  
كان مداعي وجفون عيني تؤخر بالفقد فهن عور  
أقول علي للرحم من نذر صحيح حيث تحتبس النذور  
صحيحاً واللواط له يسير بمكة أن لقيت أبا بجير  
قال: وهي قصيدة طويلة<sup>(١)</sup>.

### ❖ ولاليه وعمله:-

كان عبد الله ابن النجاشي واليا على الأهواز<sup>(٢)</sup> وعملاً عليها، من قبل أبي جعفر المنصور العباسي<sup>(٣)</sup> الذي كانت مدة خلافته ٢٢ سنة من سنة ١٣٦هـ - ١٥٨هـ، وكان النجاشي رجلاً من الدهاقين<sup>(٤)</sup> وقد مررت الإشارة لذلك في خبر إكرامه للسيد الحميري آنفاً، ويأتي لاحقاً.

وروى الكليني في «كتاب الكافي» بسنده عن محمد بن يحيى، عن محمد بن أحمد، عن السياري، عن محمد بن جمhour قال: كان النجاشي وهو رجل من

(١) أعيان الشيعة - السيد محسن الأمين ٨/٨ - ٨٧.

(٢) وفي القاموس الأهواز تسع كور بين البصرة وفارس لكل كورة منها اسم ويجمعهن الأهواز ولا تفرد واحدة منها بهوز، وهي: رامهرمز، وعسکر، ومکرم، وتسنر، وجندیسابر وسوس، وسرق، ونهر تیری، وإیذج، ومتادر.

(٣) رجال النجاشي ص ٢١٥.

(٤) في المصباح الدهقان مغرب يطلق على رئيس القرية، وعلى الناجر وعلى من له مال وعقار، وداله مكسورة، وفي لغة تضم، والجمع دهاقن، ودهقان الرجل ودهقان كثر ماله.

الدهاقين عاملًا على الأهواز وفارس، فقال بعض أهل عمله<sup>(١)</sup> لأبي عبد الله عليه السلام : لذا في ديوان النجاشي على خراجا وهو مؤمن يدين بطاعتك فإن رأيت أن تكتب ليه كتاباً قال : فكتب إليه أبو عبد الله عليه السلام «بسم الله الرحمن الرحيم سر أخاك سرك الله» ، قال : فلما ورد الكتاب عليه دخل عليه وهو في مجلسه فلما خلا ناوله الكتاب وقال : هذا كتاب أبي عبد الله عليه السلام قبله ووضعه على عينيه ، وقال له : ما حاجتك؟ قال : خراج على في ديوانك ، فقال له : وكم هو؟ ، قال : عشرة آلاف درهم ، فدعا كاتبه وأمره بادائتها عنه<sup>(٢)</sup> ، ثم أخرجها منها<sup>(٣)</sup> وأمر أن يثبتها له لقابل<sup>(٤)</sup> ، ثم قال له : سررتك؟ ، فقال : نعم جعلت فداك ، ثم أمر له بمركب وجارية وغلام وأمر له بتحت ثياب<sup>(٥)</sup> ، في كل ذلك يقول له : هل سررتك؟ ، فيقول : نعم جعلت فداك ، فكلما قال : نعم زاده حتى فرغ<sup>(٦)</sup> ، ثم قال له : احمل فرش هذا البيت الذي كنت جالسا فيه حين دفعت إلى كتاب مولاي الذي ناولتني فيه وارفع إلى حوانجك ، قال : ففعل وخرج الرجل فصار إلى أبي عبد الله عليه السلام بعد ذلك ، فحدثه الرجل بالحديث على جهة فجعل يسر بما فعل ، فقال الرجل : يا ابن رسول الله كأنه قد سرك ما فعل بي؟ ، فقال : إني والله لقد سر الله رسوله.

كما إن رسالته - موضوع بحثنا - إلى الإمام الصادق عليه السلام يطلب منه المشورة

(١) قال بعض أهل عمله : أي بعض المواقع التي كانت تحت عمله وكان عاملًا عليها.

(٢) أي من ماله أو من محل آخر إلى الجماعة الذين أحالهم عليه أو أعطاه الدرهم ليؤدي إليهم لنلا يشتهر أنه وهب له هذا المبلغ تقية ، وعلى الوجه الأول إنما أعطاها من ماله لأن اسمه كان في الديوان وكان محسوبا عليه.

(٣) أي أخرج اسمه من دفاتر الديوان لنلا يحال عليه في سائر السنين.

(٤) أي أمر أن يكتب له أن يعطى عشرة آلاف في السنة الآتية سوى ما أسقط عنه ، أو لابتداء السنة الآتية إلى آخر عمله ، وقيل : أعطى ما أحاله في هذه السنة من ماله ثم أخرجها منها أي من العشرة آلاف.

(٥) التخت : وعاء يصان فيه الثياب.

(٦) فرغ أي النجاشي من العطاء.

والنصحية في إدارة الحكم وكيفية التعامل مع الرعية، وجواب الإمام عليه السلام عليها، فيها دلالة واضحة على توليه الحكم والإدارة في الأهواز.

### ❖ وثاقته وروايته عن الإمام الصادق عليه السلام:-

ذكره جملة من الرجالين وأهل الحديث في مصنفاته واثنوا عليه، بل إن بعضهم دلّ على توثيقه كالعلامة وابن داود إذ ذكراه في القسم الأول من رجالهما وهو قسم المؤثرين تحت عنوان «عبد الله بن النجاشي أبو بجير»<sup>(١)</sup>.

كما ذكراه في القسم الثاني من كتابهما «قسم الضعفاء» تحت عنوان «عبد الله النجاشي» في الأول وعدة من أصحاب الكاظم عليه السلام، والثاني «عبد الله ابن النجاشي»، وأضافا كلّيهما انه وافق<sup>(٢)</sup>.

وقد عَدَ البرقي من أصحاب الإمام الصادق عليه السلام<sup>(٣)</sup>. وفي رجال النجاشي يروي عن أبي عبد الله عليه السلام رسالة منه إليه<sup>(٤)</sup>. وإنما المامقاني في تنقیح المقال قال بعد إيراد الأقوال في توثيقه أو تضعيفه: إن الرجل من الحسان المعتمدين<sup>(٥)</sup>.

ولم يذكره الشيخ في رجاله، ولكنه أورد في أصحاب الكاظم عليه السلام عبد الله النخاس وأضاف وافق<sup>(٦)</sup>. وقد ظن البعض انه عبد الله «بن» النجاشي الواقع في المشار إليه في القسم الثاني من رجال العلامة وابن داود الحليين<sup>(٧)</sup>، أقول: ربما لاحتمال التصحيف أو التحرير لكلمة النخاس لقربها من صورة كلمة النجاشي؛ واستظهر آخر ذلك معللاً بان نسختهما كان فيها «عبد الله بن النخاس» فظناه «عبد

(١) خلاصة الأقوال - العلامة الحلي ص: ١٠٨، الرجال - ابن داود الحلي، ص: ١٢٤.

(٢) خلاصة الأقوال - العلامة الحلي ص: ٢٣٦، رجال ابن داود - ابن داود الحلي، ص: ٢٥٥.

(٣) رجال البرقي - البرقي، ص: ٧٢.

(٤) رجال النجاشي - النجاشي، ص: ٢١٣.

(٥) تنقیح المقال - المامقاني، ٢ / ٢٢١.

(٦) رجال الطوسي - الشيخ الطوسي، ص: ٣٤١.

(٧) خلاصة الأقوال - العلامة الحلي، هادى، ص: ١٩٧ - ١٩٨.

الله بن النجاشي» مع قرب الفاصل الزمني بينهما<sup>(١)</sup>، أي في الترتيب الأبجدي للأسماء فيكون إما قبله برقم، أو في نفس الرقم مع احتمال الاشتباه، ولكن هذا القول يحتاج إلى ما يقويه ويدعمه ويُثبت اتحادهما ولكن لا شيء في البين من ذلك. والغريب اطمئنان الأول بسهو العلامة وابن داود في ذكره في القسم الأول من رجاليهما، أو إنما ذكراه فيه لعله لأصلة العدالة؛ وجعل ما ذكره الشيخ في رجاله وغيره من الرجالين كالكشي والنجاشي والبرقي إنما هما رجل واحد، وإن اختلفوا في التعبير عنه بالاسم، وعلى هذا قال: والصحيح عدم ثبوت وثاقته<sup>(٢)</sup>.

ويمكن القول إن عبد الله النجاشي بقي حتى عاصر الإمام الكاظم عليه السلام ووقف بعد استشهاده حيث ابتدى بهذا اغلب الشيعة أول الأمر، وعلى هذا عَذَّةُ الشيخ في أصحاب الإمام الكاظم عليه السلام وانه واقفي، على فرض تصحيف الاسم وتحريفه، خصوصاً مع قرب رسم كلمة «النجاشي» من كلمة «النجاشي»، وعلى هذا يصح ذكر العلامة وابن داود له في القسم الثاني من رجاليهما ووصفه بالوقف، على أن الوقف في نفسه لا يسقط روايته عن اعتباره، مع حسن الرجل والثناء عليه في الجملة، وعدم ثبوت كذبه.

فإن قلت: إن ما رواه الكشي في رجاله من عدوله عن الزيدية «إمام زيد بن علي بن الحسين عليه السلام» إلى إمامية الصادق عليه السلام من أهل البيت عليه السلام، وما ورد في آخر رواية الكليني المارة الذكر من جواب الإمام الصادق عليه السلام للرجل عند قوله له: يا بن رسول الله كأنه «أي عبد الله النجاشي» قد سرك ما فعل بي؟ فقال إني والله لقد سرّ الله رسوله. فإن هذه الروايات صريحة في أن ابن النجاشي - هذا - من الحسان المعتمدين عند الإمام الصادق عليه السلام، وتورث الوثوق بخبره، على أن أمره في الولاء لأهل البيت عليه السلام لا يخفى.

(١) الخرائج والجرائح - القطب الرواندي، هامش، ٢ / ٧٢٢ - ٧٢٣.

(٢) خلاصة الأقوال - العلامة الحلي، هامش، ص: ١٩٧ - ١٩٨.

ربما يقال: إن إدخال السرور على الله عَزَّ وَجَلَّ وعلى رسوله الكريم صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يحدث حتى لو صدر من الكافر أو أي مسلم، كان فعلهما فيه خير للبشرية أو خدمة للإنسانية، بل لأقل عباد الله المستضعفين، وهذا لا يدل على الوثاقة.

ولكن هذا يدفعه قوله تعالى وَأَقْلُلْ عَلَيْهِمْ نَبَأً أَبْنَى أَدَمَ بِالْحَقِّ إِذْ قَرَبَا قُرْبَانَ فَنُقْتَلُ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُنَقْبَلْ مِنَ الْأَخَرِ قَالَ لَا قُتْلَكَ قَالَ إِنَّمَا يُنَقْبَلُ اللَّهُ مِنَ الْمُنْتَقَبِينَ <sup>(١)</sup> والسرور من أبرز مصاديق الرضا والقبول للعمل وبشهادة الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ وقد ورد عنه عَلَيْهِ السَّلَامُ في رسالته إلى النجاشي ما يؤيد قوله السابق، إذ قال: يا عبد الله، وحدثني أبي، عن آبائه، عن علي عَلَيْهِ السَّلَامُ قال: «... ومن أدخل على أخيه المؤمن سرورا فقد أدخل على أهل البيت سرورا، ومن أدخل على أهل البيت سرورا فقد أدخل على رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سرورا فقد سر الله، ومن سر الله فحقيقة على الله عَزَّ وَجَلَّ أن يدخله جنته»، وروى الكليني في الكافي بسنده عن عده من أصحابنا، عن سهل بن زياد، ومحمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، جمِيعاً، عن الحسن بن محبوب، عن أبي حمزة الشمالي قال: سمعت أبا جعفر عَلَيْهِ السَّلَامُ يقول: قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من سر مؤمنا فقد سرني ومن سرني فقد سر الله <sup>(٢)</sup>. خصوصا إذا صدر من أهله وكان في محله وموضع أمره ورضاه وطاعته عَلَيْهِ السَّلَامُ كما صدر من النجاشي؛ ولازم ذلك دلالته على التقوى. فان لم نقل بوثاقته، فلا أقل من كونه من الرجال المعتبرين، والممدودين الحسان، وفضلا عن هذا فان في رسالة الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ هذه إليه دلالة على المدح.

مع أن مقتضي عدم ثبوت الوثاقة هو القول بالجهالة لا القول بالضعف، كما ضعفه المجلسي الثاني في «الوجيزة» <sup>(٣)</sup>، وعده أيضا في قسم الضعفاء

(١) سورة المائدة، الآية: ٢٧.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني، ١٨٨/٢.

(٣) الوجيزة - العلامة المجلسي، ص ١١١.

الشيخ عبد النبي الجزائري في «حاوي الأقوال»<sup>(١)</sup>.

### ✿ جملة من روایته: -

وقد روی عبد الله النجاشي جملة من الروايات عن أبي عبد الله الصادق عليه السلام غير رسالته عليه السلام إليه التي نحن بصدق عرضها، منها:

ما روی في مختصر بصائر الدرجات<sup>(٢)</sup> عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن محمد بن أبي عمير، عن عمر بن أذينة، عن عبد الله بن النجاشي، قال سالت أبا عبد الله عليه السلام عن قول الله عز وجله «فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بِنَهْمَةٍ ثُمَّ لَا يَحْمِدُوكَ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا»<sup>(٣)</sup>، قال: عنى بها عليا عليه السلام، وتصديق ذلك في قوله تعالى «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا يُطْكَأَ عَلَيْهِ أَذْنُنَّ اللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ لَمَّا ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاهَمَوْكَ فَأَنْتَفَرُوا إِلَهًا وَأَسْتَغْفِرُ لَهُمْ الرَّسُولُ لَوْجَدُوا اللَّهَ قَوَابِكَ رَحِيمًا»<sup>(٤)</sup> - يعني عليا عليه السلام يعني النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه<sup>(٥)</sup>.

وروي في الاختصاص عن يعقوب بن يزيد عن محمد ابن أبي عمير، عن محمد بن حمران، عن سفيان بن السبط، عن عبد الله ابن النجاشي، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: قال فيما والله من ينقر في أذنه وينكت في قلبه وتصافحه الملائكة، قلت: كان أو اليوم؟ قال: بل اليوم، فقلت: كان أو اليوم؟ قال: بل اليوم والله يا ابن النجاشي، حتى قالها ثلاثة»<sup>(٦)</sup>.

(١) حاوي الأقوال - الجزائري، ٤ / ١٠٣ - ١٠٤.

(٢) مختصر بصائر الدرجات - حسن بن سليمان الحلبي ص ٢٣٦.

(٣) سورة النساء، الآية: ٦٥.

(٤) سورة النساء، الآية: ٦٤.

(٥) أورده الصفار في مختصر الدرجات، وعنه المجلسي في بحار الأنوار، إلى قوله: عنى بها عليا، وأورد نحو ذلك العياشي في تفسيره، والكليني في الكافي، ونقله كاملاً البحرياني في تفسير البرهان عن سعد بن عبد الله.

(٦) الاختصاص - الشيخ المفید ص ٢٨٦.

وروي في الكافي في باب إدخال السرور على المؤمن بسنده، عن محمد بن جمهور قال: كان النجاشي - وهو رجل من الدهاقين - عاملا على الأهواز وفارس، فقال بعض أهل عمله لأبي عبد الله عليهما السلام: إن في ديوان النجاشي على خراجا، وهو مؤمن يدين الله بطاعتك، فإن رأيت أن تكتب لي إليه كتابا، فكتب إليه أبو عبد الله عليهما السلام كتابا: «بسم الله الرحمن الرحيم سر أخاك يسرك الله» قال: فلما ورد الكتاب عليه، دخل وهو في مجلسه وقال: هذا كتاب أبي عبد الله عليهما السلام، فلما خلأ ناوله فقبله ووضعه على عينيه وقال: ما حاجتك؟ قال: خراج على في ديوانك، فقال له: وكم هو؟ قال: عشرة آلاف درهم، فدعا كاتبه وأمره بادائها عنه، ثم أخرجها منها وأمره أن يثبتها له لقابل، ثم قال له: هل سررتك؟ فقال: نعم جعلت فداك، ثم أمر له بمركب وجارية وغلام وأمر له بتحت ثياب، في كل ذلك يقول: هل سررتك؟ فيقول: نعم جعلت فداك، فكلما قال: نعم، زاده، حتى فرغ. ثم قال له: احمل فرش هذا البيت الذي كنت جالسا فيه حين دفعت إلى كتاب مولاي، وارفع إلى حواejك، قال: ففعل وخرج الرجل، فصار إلى أبي عبد الله عليهما السلام، فحدثه بالحديث على جهته، فجعل يسر بما فعل، فقال الرجل: يا بن رسول الله عليهما السلام كأنه قد سرك بما فعل بي فقال: إني والله، لقد سر الله رسوله<sup>(١)</sup>.

وروى المجلسي في بحار الأنوار، عن عبد الله بن سليمان، عن أبي عبد الله عليهما السلام، تفسير قوله تعالى **﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ إِذْ جَاءَكُمْ بُرْهَنٌ مِّنْ رَّبِّكُمْ وَأَنَّا مَلَكُمْ نُورٌ مُّبِينٌ﴾**<sup>(٢)</sup>، وأن البرهان رسول الله عليهما السلام، والنور المبين والصراط المستقيم أمير المؤمنين عليهما السلام<sup>(٣)</sup>.

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٢ / ١٩٠ - ١٩١، تهذيب الأحكام - الشيخ الطوسي ٦ / ٣٣٣ - ٣٣٤.

(٢) سورة النساء، الآية: ١٧٤، ويليها **﴿فَإِنَّمَا الظَّرَبَ مَا مَأْتَوا بِهِ وَأَفْصَسُوا بِهِ فَسَيِّدُنَّاهُمْ فِي رَحْمَةِ رَبِّهِمْ وَفَضَلَّ رَبِّهِمْ إِلَيْهِمْ بِمِرْكَلًا مُّسْتَقِيمًا﴾**<sup>(٤)</sup>.

(٣) بحار الأنوار - العلامة المجلسي ٩ / ١٧٩.

## ❖ الرسالة وسندتها: -

ذكر اسم هذه الرسالة حفيده أبو العباس النجاشي صاحب كتاب الرجال المعروف وذلك في ترجمة نفسه من الكتاب المذكور، وقال بعد أن ساق نسبه إليه: عبد الله بن النجاشي الذي ولى الأهواز، وكتب إلى أبي عبد الله عليه السلام يسائله «رساله» وكتب إليه رسالة عبد الله بن النجاشي المعروفة، ولم ير لأبي عبد الله عليه السلام مصنف غيره <sup>(١)</sup> <sup>(٢)</sup>.

(١) رجال النجاشي ص ١٠١.

(٢) وفي هذا القول تأمل، إذ أن أبو العباس النجاشي ربما لم ير غير هذه الرسالة فنفي أي مصنف للإمام الصادق عليه السلام غيرها، والحقيقة وردت عنه عليه السلام عدة مصنفات ورسائل وان نقش في نسبة بعضها إليه عليه السلام، وقد ذكر جملة من هذه المصنفات والرسائل أهل الحديث والرجال، وقد عَدَها السيد الأمين في أعيان الشيعة (١٦٩.٦٦٨/١)، ٢٤ مصنفا للإمام الصادق عليه السلام، وقد ذكرها رمضان لاوند في كتابه (الإمام الصادق عليه السلام علم وعقيدة) ص ١٢٢.١١١ نقلًا عن أعيان الشيعة حيث قال: عرفت لجعفر الصادق مولفات كثيرة في فنون شتى من العلم: في الكلام، والتوحيد وسائر أصول الدين، والفقه، وأصول الفقه، والطب، والاحتجاج والحكم، والمواعظ، والأداب، وغير ذلك مما يكاد لا يحيط به الحصر وتكلفت بجمعه كتب الأخبار والأحاديث، وهناك فيما يلي ما عرف من مولفاته:

١ - رسالته إلى النجاشي ولـى الأهواز المعروفة بـرسالة عبد الله عليه السلام بن النجاشي، وقد ذكر النجاشي صاحب الرجال أنه لم ير لأبي عبد الله مصنفًا غيرها، ويمكن حمله على أنه لم يجمع هو عليه السلام يده غيرها والباقي مما حفظه الرواة عنه.

٢ - رسالة له عليه السلام أوردها الصدوق في الرجال، وأورد سنته إليها عن الأعمش عن جعفر بن محمد عليه السلام تتضمن شرائع الدين من الوضوء والغسل بـأقسامه، والصلة بـأقسامها، والزكاة، زكاة المال وـزكاة الفطر، والحيض والصيام وال Hajj والجهاد والنكاح والطلاق وأحكام الصلة على النبي صلوات الله عليه وآله وسالم، وحب أولياء الله، والبراءة من أعداء الله وـبر الوالدين، وحكم المتعتين، وأحكام الأولاد وأفعال العباد، والجبر والتغريب، وحكم الأطفال، وعصمة الأنبياء والآئمة، وخلق القرآن ووجوب الأمر بالـمـعـرـوفـ والنـهـيـ عـنـ الـمـنـكـرـ، وـمـعـنـ الـإـيمـانـ وـعـذـابـ الـقـبـرـ وـالـبـعـثـ وـالـتـكـيـرـ فـيـ الـعـيـدـيـنـ، وـأـحـكـامـ الـنـفـسـاءـ وـالـأـطـعـمـةـ وـالـأـشـرـبـةـ وـالـصـيـدـ وـالـذـبـاحـةـ وـالـكـبـارـ وـغـيرـ ذـلـكـ.

٣ - الكتاب المسمى (بـتوحـيدـ المـفـضـلـ) لـأنـهـ روـاـيـةـ، وـإـلاـ فهوـ منـ تـأـلـيفـ الصـادـقـ عليه السلام، وهو أحسن كتاب في رد الـدـهـرـيـةـ وإـثـبـاتـ الصـانـعـ، موجودـ بـتـمامـهـ فيـ ضـمـنـ الـبـحـارـ، وـقـدـ طـبـعـ =

.....

= مستقلا على الحجر بمصر، ويقال أنه طبع في استانبول.

٤ - كتاب الإهليجة برواية المفضل بن عمر أيضا، وهو موجود في ضمن البحار وفي مقدمات البحار، إن كتاب التوحيد والإهليجة سياقهما يدل على صحتهما. وقال السيد علي بن طاوس في كشف الممحجة لثمرة المهجة فيما أوصى إلى ابنه: انظر كتاب المفضل بن عمر الذي أملأه عليه الصادق عليهما السلام فيما خلق الله جل جلاله من الآثار. وانظر كتاب الإهليجة وما فيه من الاعتبار. ولكن في فهرست ابن التديم ما لفظه: كتاب الهليجة لا يعرف مؤلفه ويقال ألفه الصادق عليهما السلام، وهذا محل اه و لم يبين وجه المحال.

٥ - كتاب مصباح الشريعة ومفتاح الحقيقة منسوب إلى الصادق عليهما السلام، وهو مطبوع مع جامع الأخبار ولكن المجلسي في مقدمات البحار قال: إن فيه بعض ما يربيب الليب الماهر، وأسلوبه لا يشبه سائر كلمات الأئمة وأثارهم، والله أعلم. وقال صاحب الوسائل في آخر كتاب الهدایة الثالث: مما ثبت عندنا أنه غير معتمد ولذا لم ننقل منه، كتاب مصباح الشريعة المنسوب إلى الصادق عليهما السلام، فإن سنته لم يثبت، وفيه أشياء منكرة مخالفة للمتواتر. أ هو قال صاحب رياض العلماء عند ذكر الكتب المجهولة: ومن ذلك مصباح الشريعة في الأخبار والمواعظ، كتاب معروف متداول، إلى أن قال: بل هو من مؤلفات بعض الصوفية كما لا يخفى، لكن وصى به ابن طاوس حيث قال: ويصحب المسافر معه كتاب الإهليجة، وهو كتاب مناظرة الصادق عليهما السلام للهندى في معرفة الله جل جلاله بطرق عجيبة ضرورية، حتى أقر الهندى بالإلهية والوحدانية، ويصحب معه كتاب المفضل بن عمر الذي رواه عن الصادق عليهما السلام في وجوه الحكمة في إنشاء العالم السفلي وإظهار أسراره، فإنه عجيب في معناه، ويصحب معه كتاب مصباح الشريعة ومفتاح الحقيقة عن الصادق عليهما السلام، فإنه كتاب لطيف شريف في التعريف بالتسليك إلى الله عليهما السلام جل جلاله، والإقبال عليه والظفر بالأسرار التي اشتغلت عليه أهـ. وعن الكفعمي في مجمع الغرائب أنه قال: ومن كتاب مصباح الشريعة ومفتاح الحقيقة، قال الصادق عليهما السلام ب بصورة الجزم، وقال في آخر بعضها: هذا كله من كلام الصادق عليهما السلام. وعن السيد حسين الفزوي في كتابه، جامع الشرائع، أنه قال عند بيان الكتب المأخذة كتابه منها: ومصباح الشريعة، المنسوب إليه، يعني الصادق عليهما السلام، بشهادة الشارح الفاضل، يعني الشهيد الثاني والسيد ابن طاوس ومولانا محسن القاشاني وغيرهم، فلا وجه لتشكيك بعض المتأخرین بعد ذلك أهـ

٦ - رسالته إلى أصحابه رواها الكلباني في أول روضة الكافي، بسنده عن إسماعيل بن جابر عن أبي عبد الله عليهما السلام أنه كتب بهذه الرسالة إلى أصحابه وأمرهم بمدارستها والنظر فيها =

= وتعاهدها، والعمل بها، وكانوا يضعونها في مساجد بيوتهم، فإذا فرغوا من الصلاة نظروا فيها. ويستنده عن إسماعيل بن مخلد السراج قال: خرجت هذه الرسالة من أبي عبد الله عليه السلام إلى أصحابه: بسم الله الرحمن الرحيم. أما بعد فاسألووا الله ربكم العافية. وذكر الرسالة بطولها وأورد شيئاً من أولها في تحف العقول بعنوان (رسالته إلى جماعة شيعته وأصحابه).

- ٧ - رسالته إلى أصحاب الرأي والقياس.
- ٨ - رسالته عليه السلام في الغنائم ووجوب الخمس، أوردها وما بعدها إلى السادس عشر في تحف العقول
- ٩ - وصيته لعبد الله بن جنوب.
- ١٠ - وصيته لأبي جعفر محمد بن النعمان الأحول.
- ١١ - نثر الدرر، كما سماه بعض الشيعة.
- ١٢ - كلامه في وصف المحبة لأهل البيت، والتوحيد والإيمان والإسلام والكفر والفسق.
- ١٣ - رسالته في وجوه معايش العباد ووجوه إخراج الأموال جواباً لسؤال من سأله: كم هي جهات معايش العباد التي فيها الاكتساب والتعامل بينهم ووجوه النفقات؟
- ١٤ - رسالته في احتجاجه على الصوفية فيما ينهون عنه من طلب الرزق.
- ١٥ - كلامه في خلق الإنسان وتركيبه.
- ١٦ - حكمه القصيرة. وسنختار مما ذكر في تحف العقول ما نودعه في حكمه وأدابه الآتية فيما بعد.

وهناك كتب مروية عن الصادق عليه السلام جمعها أصحابه ورووها عنه، فيصح بهذا الاعتبار نسبتها إليه، لأن الإملاء إحدى طرق التأليف، وقد ذكر خمسة منها النجاشي وذكر سنته إليها، ويحتمل تداخلها مع بعض ما تقدم وهي:

- ١٧ - نسخة ذكرها النجاشي في ترجمة محمد بن ميمون الزعفراني فقال: عامي، غير أنه روى عن أبي عبد الله عليه السلام نسخة.
- ١٨ - نسخة رواها الفضيل بن عياض عياض عنده عليه السلام قال النجاشي في ترجمة الفضيل: بصرى ثقة عامي، روى عن أبي عبد الله عليه السلام نسخة.
- ١٩ - نسخة رواها عبد الله بن أبي أوس بن مالك بن أبي عامر الأصبعي حليفبني تميم بن مرة عنه عليه السلام قال النجاشي: له نسخة عن جعفر بن محمد عليه السلام.
- ٢٠ - نسخة رواها سفيان بن عيينة بن أبي عمران الهلالي: قال النجاشي: له نسخة عن جعفر ابن محمد.
- ٢١ - نسخة يرويها إبراهيم بن رجاء الشيباني، قال النجاشي: له عن جعفر عليه السلام نسخة.
- ٢٢ - كتاب يرويه جعفر بن بشير البجلي. قال الشيخ في الفهرست: له كتاب ينسب إلى =

وفي موضع آخر من الكتاب ترجم لجده صاحب الرسالة، فقال: عبد الله النجاشي، وقال: يروي عن أبي عبد الله عليه السلام رسالة منه إليه<sup>(١)</sup>،<sup>(٢)</sup>.

= جعفر بن محمد، رواية علي بن موسى الرضا عليه السلام.

٢٣ - كتاب رسائله، رواه عنه جابر بن حيان الكوفي. قال البافعي في مرآة الجنان: له كلام نفيس في علوم التوحيد وغيرها، وقد ألف تلميذه جابر بن حيان الصوفي كتاباً يشتمل على ألف ورقة يتضمن رسائله وهي خمسة رسائل أهله. لم يذكر أحد من أصحابنا الذين ألفوا في رجال الشيعة وأصحاب الأئمة كالطوسي والنحاشي، ومن عاصرهم أو تقدمهم أو تأخر عنهم أن جابر بن حيان من تلاميذ الصادق عليه السلام أو من أصحابه، ولا ذكر له في رجال الشيعة، وهم أعرف بهذا الشأن من غيرهم. نعم جاء في فهرست ابن النديم: قالت الشيعة: إن جابر بن حيان من كبارهم وأحد الأبواب فيهم، قال: وزعموا أنه كان صاحب جعفر الصادق عليه السلام، إلى أن قال: ولهذا الرجل كتب في مذاهب الشيعة أنا أوردها في مواضعها، ويأتي تفصيل ذلك في ترجمته، وقد تحقق لنا بعد ذلك أن جابر بن حيان كان من تلاميذ الصادق عليه السلام.

٢٤ - تقسيم الرؤيا. في كشف الظنون: تقسيم الرؤيا للإمام جعفر الصادق عليه السلام، وفي الترجمة لم نجد سندًا لهذه النسبة في غيره، فالظاهر أنه من تصنيف بعض الشيعة بالرواية عنه.

(١) على أنه لا ينصرف قول أبي العباس النجاشي في رجاله عند ترجمة عبد الله النجاشي، حيث قال: يروي عن أبي عبد الله عليه السلام رسالة منه إليه. إلى ما رواه الكليني في الكافي والشيخ في التهذيب، رسالته عليه السلام في قضاء حاجة أحد المؤمنين عنده، والتي نصها (بسم الله الرحمن الرحيم سر أخاك يسرك الله)، إذ أن الذي يظهر من كلام النجاشي في ترجمة نفسه قوله: وكتب إلى أبي عبد الله رسائله (رسائله) وكتب إليه رسالة عبد الله بن النجاشي المعروفة، ولم ير لأبي عبد الله عليه السلام مصنف غيره، أنها رسالة كبيرة، ذات مضامين متعددة، حتى أنه وصفها بالمصنف، وليس ما رواه الكليني والشيخ والمعروفة، أشار إلى غير ما ورد في الكتابين الأنفين وإنما لا يحال إليهما، بل أن الشيخ عبد النبي الجزائري حكى أنه رأى الرسالة وقال: أنها مشهورة. وجود الرسالة الأولى في الكتابين الأنفين لا معنى لاختصاص رؤيتها بالشيخ الجزائري، ولا داعي لذكر ذلك، إذ يستطيع أي شخص رؤية الرسالة فيهما، على أن رسالة الإمام عليه السلام إلى عبد الله النجاشي هي جواب على سؤال النجاشي عن سياسة الحكم ومعاملة الرعية، وهي رسالة كبيرة ومبسطة ذات مضامين عالية يصدق عليها مصنف، وأظن أن أبي العباس النجاشي قد قصد رسالة واحدة في كلا الموضعين من رجاله وهي رسالتنا موضوع البحث، وقد عطف ما في ترجمة عبد الله النجاشي على ما سبق منه في ترجمة نفسه فيه، منعاً للتكرار ووضوح القصد بالالتفات لذلك.

(٢) رجال النجاشي - النجاشي ص ٣١٢

وقد روى هذه الرسالة العالم الفاضل والسندي الكامل محيي الدين والملا أبو حامد نجم الإسلام السيد محمد بن أبي القاسم عبد الله بن علي بن زهرة الحسيني الحلببي، ابن أخ أبي المكارم السيد حمزة بن زهرة صاحب الغنية، المولود سنة ٤٦٤ هـ والمتوفى سنة ٤٣٤ هـ، سبط الفقيه محمد بن إدريس الحلي صاحب السرائر<sup>(١)</sup>؛ في كتابه الأربعين في قضاء حقوق المؤمنين، وهو كتاب جليل في حقوق الإخوان وأداب العشرة، وأصبح الأصل لهذه الرسالة الجليلة، وقد اعتمد عليه أصحاب الجواجم العدبية الكبار عند المتأخرین كالعلامة المجلسي في بحار الأنوار والحر العاملي في وسائل الشيعة والمحدث النوري في مستدرکه على الوسائل وغيرها، وكان قد روی فيه أربعين حديثاً عن أهل بيت العصمة عليه السلام في هذا الباب، ومنها هذه الرسالة الجليلة المعروفة بالرسالة الأهوازية.

وبنوا زهرة الحلببيون الحسينيون من ذرية الإمام جعفر الصادق عليه السلام، من البيوتات الشيعية الجليلة، ولهم مكانة سامية في الأوساط العلمية، ودور بارز ومشهود في العلم والدرس والتأليف، وقد ذكرهم أصحاب الموسوعات الرجالية واثنا عشر عليهم غایة الثناء، وقد أجاز العلامة الحلي خمسة منهم إجازة رواية مبسوطة عن مشايخه، وهي ما تعرف بالإجازة الكبيرة للعلامة بتاريخ الخامس والعشرون من شعبان سنة ٧٢٣ هـ.

أما هذه الرسالة فقد رواها بسنده المتصل في كتابه الأربعين، الحديث السادس، فقال:

أخبرني الشريف الفقيه عز الدين أبو الحارث (الحرث) محمد بن الحسن الحسيني البغدادي<sup>(٢)</sup> إجازة، عن الفقيه قطب الدين أبي الحسن سعيد بن هبة الله

(١) معالم العلماء - ابن شهرآشوب ص ٧.

(٢) قال الحر العاملي في أمل الأمل ٢٦٠/٢:

السيد عز الدين أبو الحارث محمد بن الحسن بن علي العلوى البغدادي، كان من فضلاء عصره، يروى عن القطب الروانى.

الراوندي<sup>(١)</sup>، عن الشيخ أبي جعفر محمد بن علي بن الحسن الحلبي<sup>(٢)</sup>، عن الشيخ الفقيه أبي الفتح محمد بن علي الكراچکی<sup>(٣)</sup>.

واخبرني الشيخ الفقيه أبو الفضل شاذان بن جبرائيل القمي رحمه الله<sup>(٤)</sup> إجازة، عن الشيفيين أبي محمد عبد الله بن عبد الواحد<sup>(٥)</sup>، وأبي محمد عبد الله بن عمر الطرابلسي<sup>(٦)</sup>،

(١) قال متجب الدين بن بابويه في الفهرست ص ٦٨ - ٦٩ :  
الشيخ الإمام قطب الدين أبو الحسين سعيد بن هبة الله بن الحسن الراوندي. فقيه، عين،  
صالح، ثقة، له تصانيف، عدّ له (٣٤) مصنف.  
وأضاف لها تلميذه ابن شهرashوب في معالم العلماء ص: ٥٥ ، والحر العاملي في أمل الأمل  
٢ / ١٢٥ - ١٢٧ وأضاف مصنف آخر عن ابن طاوس ذكره في كشف المحة. توفي سنة

٢) قال متنجب الدين بن بابويه في الفهرست ص: ١٠١:  
الشيخ أبو جعفر محمد بن علي بن الحسن (المحسن) الحلبي. فقيه، صالح، أدرك الشيخ أبا  
جعفر الطوسي كتبه وقرأ عليه السيد الإمام ضياء الدين أبو الرضا والشيخ الإمام قطب الدين  
أبو الحسين الروانديان رحمهما الله.

(٣) قال متحب الدين بن بابويه في الفهرست ص: ١٠٠ :  
الشيخ العالم الثقة أبو الفتح محمد بن علي الكراجي. فقيه الأصحاب، قرأ على السيد  
المرتضى علم الهدى والشيخ الموفق أبي جعفر الطوسي رحمهم الله وله تصانيف منها: كتاب  
التعجب، كتاب النوادر، أخيرنا الوالد عن والده عنه.

(٤) قال الحر العاملي، في أمل الأمل ٢ / ١٣٠ :  
الشيخ الجليل الثقة أبو الفضل شاذان بن إسماعيل القمي. كان عالماً فاضلاً فقيهاً عظيم الشأن جليل القدر. له كتب منها : كتاب إزاحة العلة في معرفة القبلة عندنا منه نسخة ذكره الشهيد في الذكرى، وكتاب تحفة المؤلف الناظم وعمدة المكلف الصائم، وقد ذكرهما الشيخ حسن في إجازته، يروي عنه فخار بن معن الموسوي وله أيضاً كتاب الفضائل حسن عندنا منه نسخة.

(٥) قال الحر العاملي في أمل الأمل ٢/٦٦: الشيخ أبو محمد عبد الله بن عبد الواحد. كان فاضلاً فقيها صالحاً، يروي عن عبد العزيز بن أبي كامل الطراولسي عن عبد العزيز بن البراج ومحمد بن علي بن عثمان الكراجكي جميع كتبهما.

(٦) قال الحر العاملى في أمل الأمل ج: ٢ - ص: ١٦٣:

عن القاضي عبد العزيز بن أبي كامل الطرابلسي<sup>(١)</sup>، عن الفقيه الكراجكي<sup>(٢)</sup>.

قال [الفقيه الكراجكي] اخبرني الشيخ المفید أبو عبد الله محمد بن محمد ابن النعمان طهه<sup>(٣)</sup>، قال اخبرني أبو القاسم جعفر بن محمد بن قولويه<sup>(٤)</sup>، عن أبيه<sup>(٥)</sup>، .....

= الشيخ الفقيه عبد الله بن عمر العمري الطرابلسي. فاضل جليل القدر، يروي عنه شاذان بن جبرائيل، وروي عن عبد العزيز بن أبي كامل الطرابلسي.

(١) قال الحر العاملي في أمل الأمل، ٢ / ١٤٩ :

الشيخ عز الدين عبد العزيز بن أبي كامل الطرابلسي القاضي. كان فاضلا عالما محققا فقيها عابدا، له كتب منها: المهدب، والكامل، والإشراف، والموجز، والجواهر. يروي عن أبي الصلاح وابن البراج وعن الشيخ والمرتضى رحمهم الله.

(٢) مرت ترجمته.

(٣) قال الشيخ الطوسي في الفهرست، ص: ٢٣٨ - ٢٣٩ :

محمد بن محمد بن النعمان المفید، يکنی أبا عبد الله، المعروف بابن المعلم، من جملة متكلمي الإمامية، انتهت إليه رئاسة الإمامية في وقته، وكان مقدما في العلم وصناعة الكلام، وكان فقيها متقدما فيه، حسن الخاطر، دقيق الفطنة، حاضر الجواب. وله قريب من مائتي مصنف كبار وصغار، وفهرست كتبه معروفة، ولد سنة ثمان وثلاثين وثلاثمائة، وتوفي لليلتين خلتا من شهر رمضان سنة ثلث عشرة وأربعين، وكان يوم وفاته يوما لم ير أعظم منه، من كثرة الناکھتنا للصلوة عليه وكثرة البكاء من المخالف والموافق. فمن كتبه... وعد ٢٠ كتابا، وقال: سمعنا منه هذه الكتب كلها، بعضها قراءة عليه، وبعضها يقرأ عليه.

وقد عذ النجاشي في رجاله ص: ٣٩٩ في ترجمة الشيخ المفید (١٧٦) مصنف له، ما بين كتاب ورسالة.

(٤) قال الشيخ الطوسي في الفهرست ص: ٩١ - ٩٢ :

جعفر بن محمد بن قولويه القمي، يکنی أبا القاسم، ثقة. له تصانيف كثيرة على عدد أبواب الفقه، منها: كتاب مداواة الجسد لحياة الأبد، كتاب الجمعة والجماعة، كتاب الفطرة، كتاب الصرف، كتاب الوطء بملك اليمين، كتاب الرضاع، كتاب الأضاحي، وله كتاب جامع الزيارات وما روى في ذلك من الفضل عن الأئمة عليهم السلام، وغير ذلك، وهي كثيرة، وله فهرست ما رواه من الكتب والأصول. أخبرنا برواياته وفهرست كتبه جماعة من أصحابنا، منهم: الشيخ أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعمان المفید والحسين بن عبد الله وأحمد بن عبدون وغيرهم، عن جعفر بن محمد بن قولويه القمي.

(٥) قال التفريشي في نقد الرجال ٤ / ٣٠٤ :

عن سعد بن عبد الله<sup>(١)</sup>، عن أحمد بن محمد بن عيسى<sup>(٢)</sup>، عن أبيه محمد ابن

قال النجاشي عند ترجمة ابنه جعفر بن محمد بن جعفر (ص: ١٢٣): إنه يلقب مسلمة من خيار أصحاب سعد، وقال عند ترجمة ابنه علي بن محمد بن جعفر (ص: ٢٦٢): إن أباه يلقب مسلمة.

وقال الشيخ في الرجال (ص: ٤٣٩) فيمن لم يرو عنهم رسوله: محمد بن قولويه الجمال والد أبي القاسم جعفر بن محمد، يروي عن سعد بن عبد الله وغيره، انتهى.

وأصحاب سعد على ما يفهم أكثرهم ثقات كعلي بن الحسين بن بابويه، ومحمد بن الحسن بن الوليد، وحمزة بن القاسم، ومحمد بن يحيى العطار وغيرهم، فكأن قول النجاشي : إنه من خيار أصحاب سعد، يدل على توثيقه. أقول: وقد وثقه جملة من الأعلام كابن طاوس وغيره.

(١) قال النجاشي في الرجال، ص: ١٧٧ - ١٧٨ :

سعد بن عبد الله بن أبي خلف الأشعري القمي أبو القاسم، شيخ هذه الطائفة وفقيهها ووجهها. كان سمع من حديث العامة شيئاً كثيراً، وسافر في طلب الحديث، لقي من وجوههم الحسن بن حرفة ومحمد بن عبد الملك الدقيقى وأبا حاتم الرازى وعباس الترقى ولقي مولانا أبا محمد رحمه الله. ورأيت بعض أصحابنا يضعون لقائه لأبي محمد رحمه الله ويقولون هذه حكاية موضوعة عليه، والله أعلم. وكان أبوه عبد الله بن أبي خلف قليل الحديث، روى عن الحكم بن مسكين، وروى عنه أحمد بن محمد بن عيسى. وصنف سعد كتباً كثيرة، وقع إلينا منها كتب الرحمة خمسة كتب...، كتبه فيما رواه مما يوافق الشيعة خمسة كتب...، وعد غيرها (٢٦) كتاب.

ثم قال: أخبرنا محمد بن محمد والحسين بن عبيد الله والحسين بن موسى قالوا: حدثنا جعفر بن محمد قال: حدثنا أبي وأخي قالا: حدثنا سعد بكتبه كلها. قال الحسين بن عبيد الله جئت بال منتخبات إلى أبي القاسم بن قولويه رَحْمَةُ اللَّهِ أقرأها عليه فقلت: حدثك سعد، فقال: لا، بل حدثني أبي وأخي عنه وأنا لم أسمع من سعد إلا حديثين. توفي سعد رَحْمَةُ اللَّهِ سنة إحدى وثلاثمائة، وقيل: سنة تسع وتسعين ومائتين.

(٢) قال الشيخ الطوسي في الفهرست، ص: ٦٨ - ٦٩:

أحمد بن محمد بن عيسى بن عبد الله بن سعد بن مالك بن الأحوص بن السائب بن مالك بن حامر الأشعري، من بني ذخران بن عوف ابن الجماهر بن الأشعث، يكنى أبا جعفر القمي، وأول من سكن قم من آبائه سعد بن مالك بن الأحوص، وكان السائب بن مالك وفداً على النبي ﷺ واسلم، وهاجر إلى الكوفة وأقام بها. وأبو جعفر هذا شيخ قم ووجهها وفقيهها غير مدافع، وكان أيضاً رئيساً لآلهتنا الذي يلقى السلطان بها، ولقى أبا الحسن الرضا عليه السلام.

وصنف كتاب منها، كتاب التوحيد، كتاب فضل النبي ﷺ، كتاب المتعة، كتاب النوادر - =

عيسى الأشعري<sup>(١)</sup>، عن عبد الله بن سليمان التوفلي<sup>(٢)</sup>، قال كنت عند جعفر بن

وكان غير مبوب، فبوبه داود بن كورة - كتاب الناسخ والمنسوخ. أخبرنا بجميع كتبه ورواياته عدّة من أصحابنا، منهم العيسى بن عبيد الله وابن أبي جيد، عن أحمد بن محمد بن يحيى العطار، عن أبيه وسعد بن عبد الله، عنه. وأخبرنا عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن الحسن بن الوليد، عن أبيه، عن محمد بن الحسن الصفار وسعد جميماً، عن أحمد بن محمد ابن عيسى. وروى ابن الوليد المبوبية، عن محمد بن يحيى والحسن بن محمد بن إسماعيل، عن أحمد بن محمد.

وذكره في الرجال ص: ٣٥١، وقال: أحمد بن محمد بن عيسى الأشعري القمي، ثقة، له كتب.

(١) قال النجاشي في الرجال ص: ٣٣٨

محمد بن عيسى بن عبد الله بن سعد بن مالك الأشعري أبو علي، شيخ القميين، روجه الأشاعرة، متقدم عند السلطان، ودخل على الرضا عليه السلام وسمع منه، وروى عن أبي جعفر الثاني عليه السلام. له كتاب الخطب. قال أحمد بن محمد بن عبيد الله: حدثنا محمد بن أحمد بن مصقلة قال: حدثنا سعد بن عبد الله قال: حدثنا أحمد بن محمد بن عيسى.

(٢) قال السيد الخوئي في معجم رجال الحديث، ١١ / ٢١٧

عبد الله بن سليمان التوفلي: روى عن أبي عبد الله عليه السلام، رسالته المعروفة إلى عبد الله بن النجاشي، وروى عنه محمد بن عيسى، ذكره الشهيد الثاني، في كشف الريبة عن أحكام الغيبة، الحديث العاشر من الخاتمة. وأضاف في (١١ / ٣٨٥) فإن في سندنا عبد الله بن سليمان التوفلي، وهو مجهول.

أما الشبستري في كتاب (القائق في رواة وأصحاب الإمام الصادق عليه السلام) ٢ / ٢٨٢ قال: عبد الله بن سليمان التوفلي. محدث مقبول الحديث عند بعض العامة. روى عنه هشام بن يوسف الصنعاني، ومحمد بن عيسى.

وقد روى له محمد بن علي الطبراني في كتاب (بشاره المصطفى)، ص: ١٠٥ - ١٠٦ قال: أخبرنا الشريف أبو البركات عمر بن إبراهيم بن محمد بن حمزة الحسيني بالكوفة في مسجده بالقلعة في ذي الحجة سنة اثنتي عشرة وخمسماة، قال: حدثنا أبو الحسن أحمد بن محمد الثغور، قال: حدثنا أبو الحسن علي بن عمر بن (محمد) السكري الحربي، قال: حدثنا أبو عبد الله أحمد بن الحسن بن عبد الجبار الصوفي، قال: حدثنا أبو زكريا يحيى بن معين في شعبان سنة سبع وعشرين ومائتين، قال: حدثنا هشام بن يوسف، عن عبد الله بن سليمان التوفلي، عن محمد بن علي، عن أبيه، عن ابن عباس قال: قال رسول الله ص: أحبوا الله لما يغدوكم به من نعمة، وأحبوني لحب الله، وأحبوا أهل بيتي لحبني. ورواه الصدوق في أماله ص: ٢٩٨، عنه بحار الأنوار ١٤/٧٠، علل الشرائع ١٣٩/١، ٦٠٠، أخرجه الشيخ في أماله ١/ ٢٨٥، وغير ذلك.

محمد عليه السلام فإذا بمولى عبد الله النجاشي قد ورد عليه فسلم وأوصل إليه كتابه ففضه وقرأ ... الرسالة.

وقد أورد هذه الرسالة الشهيد الثاني <sup>(١)</sup> المستشهد سنة ٩٦٥هـ في كتابه «كشف الربية في أحكام الغيبة» <sup>(٢)</sup> وقد رواها بأسانيد متعددة إلى محبي الدين السيد محمد بن زهرة، منها هذا السند: أخبرنا الشيخ السعيد المبرور نصير الدين علي بن عبد العالى الميسى (قدس سره) ونور قبره إجازة <sup>(٣)</sup>، عن شيخه المرحوم المغفور

(١) قال الحر العاملى في أمل الأمل ١ / ٨٥ - ٨٦:

الشيخ الأجل زين الدين بن علي بن أحمد بن محمد بن جمال الدين بن تقى الدين بن صالح تلميذ العلامة العاملى الجبى الشهيد الثاني أمره في الثقة والعلم والفضل والزهد والعبادة والورع والتحقيق والتبصر وجلالة القدر وعظم الشأن وجمع الفضائل والكمالات أشهر من أن يذكر، ومحاسنه وأوصافه الحميدة أكثر من أن تحصى وتحصر، ومصنفاته كثيرة مشهورة. روى عن جماعة كثيرين جداً من الخاصة وال العامة في الشام ومصر وبغداد وقسطنطينية وغيرها. وذكره السيد مصطفى بن الحسين الحسيني التفرشى في كتاب الرجال وقال فيه: وجه من وجوه هذه الطائفة وثقاتها، كثير الحفظ نقى الكلام له تلاميذ أجياله وله كتب نقية جيدة، منها شرح شرائع المحقق الحلى قتل لأجل التشيع في قسطنطينية سنة ٩٦٦هـ - انتهى. وكان فقيها محدثاً نحوياً قارئاً متكلماً حكمياً جامعاً لفنون العلم، وهو أول من صنف من الأمامية في دراية الحديث، لكنه نقل الأصطلاحات من كتب العامة - كما ذكره ولده وغيره. له مؤلفات كثيرة عدّة منها ما يقارب (٧٠) مصنف ما بين كتاب ورسالة.

(٢) كشف الربية في أحكام الغيبة - الشهيد الثاني، ص: ٧٢.

(٣) قال الحر العاملى في أمل الأمل ١ / ١٢٣:

الشيخ نور الدين علي بن عبد العالى العاملى الميسى. كان فاضلاً عالماً متبحراً محققاً مدققاً جامعاً كاملاً ثقة زاهداً عابداً ورعاً جليل القدر عظيم الشأن فريداً في عصره، روى عنه شيخنا الجليل الشهيد الثاني بغير واسطة، وروى عنه بواسطة السيد حسن بن جعفر ابن فخر الدين حسن بن نجم الدين الأهرج الحسيني، وقال في بعض إجازاته عند ذكره: شيخنا الإمام الأعظم بل الوالد المعظم، شيخ فضلاء الزمان، مربى العلماء الأعيان، الشيخ الجليل المحقق العابد الزاهد الورع التقى نور الدين علي بن عبد العالى العاملى الميسى انتهى. وقد أجازه الشيخ علي بن عبد العالى العاملى الكركي فقال عند ذكره سيدنا الشيخ الأجل العالى الفاضل الكامل، علامة العلماء ومرجع الفضلاء جامع الكمالات النفسانية حاوي محاسن الصفات الكاملة العلية، متسم فري السالى بفضائله الباهرة، ممتنع صهوات المجد =

شمس الدين محمد بن المؤذن الجزيري <sup>(١)</sup>، عن الشيخ ضياء الدين علي ولد الإمام العلامة المحقق السعيد شمس الدين أبي عبد الله الشهيد محمد بن مكي <sup>(٢)</sup>، عن والده المذكور <sup>(٣)</sup>،

= بمناقبها السنية الظاهرة زين الحق والملة والدين، أبو القاسم علي بن عبد العالى المبسى. انتهى. ثم ذكر انه استتجازه فأجازه. له شرح رسالة صيغ العقود والإيقاعات، وشرح الجعفرية، ورسائل متعددة. توفي سنة ٩٣٣ هـ.

(١) قال الحر العاملي في أمل الأمل ١٧٩/١ :

الشيخ محمد بن محمد بن داود المؤذن العاملي الجزيري كان عاملاً فاضلاً جليلاً نبيلاً شاعراً. يروي عن الشيخ ضياء الدين علي بن الشهيد محمد بن مكي العاملي عن أبيه، وكان ابن عم الشهيد كما ذكره الشهيد الثاني في بعض إجازاته، وقد رأيت كتاباً بخطه فيه عدة رسائل، منها: عين العبرة في غبن العترة لأحمد بن طاوس، ورسالة ما قيل فيمن عانق محبوبته مرتدية بالسيف للسيد المرتضى، وغير ذلك. ورأيت فيه بخطه حديثاً عن أمير المؤمنين ~~عليه السلام~~ أن رجلاً قال له: علمني دعاء جاماً موجزاً. فقال له: قل (الحمد لله على كل نعمة، وأسأل الله من كل خير، وأعوذ بالله من كل شر، وأستغفر الله من كل ذنب).

(٢) قال الحر العاملي في أمل الأمل ١٣٤/١ :

الشيخ ضياء الدين أبو القاسم علي بن محمد بن مكي العاملي الجزيري، وهو ابن الشهيد. كان فاضلاً محققاً صالحاً ورعاً جليل القدر ثقة، يروي عن أبيه وعن بعض مشايخه، ويروي عنه الشيخ محمد بن داود المؤذن العاملي الجزيري.

(٣) قال الحر العاملي في أمل الأمل ١٨١/١ - ١٨٣ :

الشيخ شمس الدين أبو عبد الله الشهيد محمد بن مكي العاملي الجزيري كان عالماً ماهراً فقيها محدثاً مدققاً ثقة متبحراً كاملاً جاماً لفنون العقليات والنقليات زاهداً حابداً ورعاً شاعراً أديباً منشطاً، فريد دهره، عديم النظير في زمانه روى عن الشيخ فخر الدين محمد بن العلامة، وعن جماعة كثيرين من علماء الخاصة وال العامة، وذكر في بعض إجازاته أنه روى مصنفات العامة عن نحو أربعين شيخاً من علمائهم - نقل ذلك الشيخ حسن، له كتاب، عَدُّ منها ما يقارب (٢٠) مصنف بين كتاب ورسالة، ثم قال: وقد ذكره السيد مصطفى التفرشى في رجاله فقال: شيخ الطائفة وثنتها نقي الكلام، جيد التصانيف، له كتب منها: البيان، والدروس، والقواعد. روى عن فخر المحققين محمد بن الحسن العلامة - انتهى. وله شعر جيد، وكانت وفاته سنة ٧٨٦هـ، اليوم التاسع من جمادى الأولى، قتل بالسيف ثم صلب ثم رجم ثم أحرق بدمشق في دولة بيدر وسلطنة برقوق بفتوى القاضي برهان الدين المالكي وعبد بن جماعة الشافعى بعد ما جبس سنة كاملة في قلعة الشام، وفي مدة الحبس ألف اللمعة الدمشقية في سبعة أيام وما كان =

عن السيد عميد الدين عبد المطلب<sup>(١)</sup>، والشيخ فخر الدين ولد الشيخ الإمام الفاضل العلامة محبي المذهب جمال الدين الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر<sup>(٢)</sup>، عن والده المذكور<sup>(٣)</sup>، عن جده السعيد سعيد الدين يوسف بن علي بن

يحضره من كتب الفقه غير المختصر النافع وكان سبب حبسه وقتلته أنه وشى به رجل من أعدائه وكتب محضرًا يشتمل على مقالات شنيعة عند العامة من مقالات الشيعة وغيرهم، وشهد بذلك جماعة كبيرة وكتبوا عليه شهاداتهم، وثبت ذلك عند قاضي صيدا، ثم أتوا به إلى قاضي الشام فحبس سنة ثم أفتى الشافعى بتوبيه والمالكى بقتله فتوقف عن التوبة خوفاً من أن يثبت عليه الذنب وأنكر ما نسبوه إليه للتغى ف قالوا: قد ثبت ذلك عليك وحكم القاضى لا ينقض والإنكار لا يفيد فقلب رأى المالكى لكترة المتعصبين عليه فقتل ثم صلب ورجم ثم أحرق - سمعنا ذلك من بعض المشايخ ورأينا بخط بعضهم، وذكر أنه وجده بخط المقداد تلميذ الشهيد.

(١) قال الحر العاملى في أمل الأمل ١٦٤/٢ - ١٦٥ :

السيد عميد الدين عبد المطلب بن محمد بن علي بن الأعرج الحسيني. فاضل من مشايخ الشهيد. قال في إجازته لابن نجدة عند ذكره: المولى السعيد الإمام المرتضى علم الهدى شيخ أهل البيت في زمانه عميد الحق والدين... ثم ذكر أنه يروي عنه العلامة. له شرح تهذيب الأصول وغير ذلك. وقال ابن معية عند ذكر روايته عنه: درة الفخر فريدة الدهر مولانا الإمام الريانى. وأثنى عليه وبالغ فيه، وهو ابن أخت العلامة.

(٢) قال الحر العاملى في أمل الأمل ٢٦٠/٢ - ٢٦١ :

الشيخ فخر الدين محمد بن الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر الحلى. كان فاضلاً محققاً فقيهاً ثقةً جليلًا، يروي عن أبيه العلامة وغيره. له كتب منها: شرح القواعد سماءً لإيضاح الفوائد في حل مشكلات القواعد، وله شرح خطبة القواعد سماءً لإيضاح القلوب والفارخية في النية، وحاشية الإرشاد، والكافية الواقية في الكلام، وغير ذلك. ويروي عنه الشهيد وأثنى عليه في بعض إجازاته ثناءً يليغاً جداً. وذكره السيد مصطفى فقال: من وجوه هذه الطائفة وثقاتها وفقهاها جليل القدر عظيم المتزلة رفيع الشأن، حاله في علو قدره وسمو رتبته وكثرة علومه أشهر من أن يذكر، روى عن أبيه، وروي عنه شيخنا الشهيد، له كتب جيدة منها الإيضاح - انتهى.

(٣) قال الحر العاملى في أمل الأمل ٢/٢ - ٨١ - ٨٥ :

الشيخ العلامة جمال الدين أبو منصور الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر الحلى. فاضل عالم علامة العلماء، محقق مدقق ثقة ثقة فقيه محدث متكلم ماهر جليل القدر عظيم الشأن رفيع المتزلة، لا نظير له في الفنون والعلوم العقليات والنقليات، وفضائله ومحاسنه أكثر من أن تحصى. قرأ على المحقق العلوي والحق الطوسي في الكلام وغيره من العقليات،

المطهر<sup>(١)</sup>، عن الشیع المحقق نجم الدین جعفر بن الحسن بن سعید الحلی<sup>(٢)</sup>،

وقرأ عليه في الفقه المحقق الطوسي، وقرأ العلامة أيضاً على جماعة كثرين جداً من العامة والخاصة. وقد ذكره الحسن بن علي بن داود في كتابه فقال عند ذكره: شیع الطائف، وعلامة وقته، وصاحب التحقيق والتدقيق، كثير التصانیف انتهت رئاسة الإمامية إليه في المعقول والمنقول، مولده سنة ٦٤٨هـ وكان والده فقيها محققاً مدرساً عظيماً الشأن انتهى. وذكره السيد مصطفى في كتاب الرجال، ثم ذكر كلام ابن داود وقال: ويخطر بيالي أن لا أصفه، إذ لا يسع كتابي هذا علومه وتصانیفه وفضائله ومحامده... له أكثر من سبعين كتاباً انتهى. وذكره میرزا محمد بن علي الاسترآبادی في كتاب الرجال فقال: محامده أكثر من أن تحصى وأظهر من أن تخفي، ثم ذكر مولده كما مر. قال: ومماته ليلة السبت حادي عشر المحرم سنة ٧٢٦ انتهی. وقد ذكر نفسه في الخلاصة فقال: حسن بن يوسف بن علي بن المطهر بالعین المضمومة والطاء غير المعجمة والهاء المشددة والراء أبو منصور الحلی مولداً ومسکناً، مصنف هذا الكتاب، له كتب منها.. ثم عدّ ما يقارب (٦٦) كتاب، ثم قال: وهذه الكتب منها كثیر لم يتم، والمولد تاسع وعشرين شهر رمضان سنة ٦٤٨هـ، نسأل الله خاتمة الخير بمنه وكرمه انتهی كلام العلامة في الخلاصة. وله من المؤلفات سوى ما ذكر.. وأضاف (١٢) كتاب ثم قال: وغير ذلك، وكأنه ألف هذه الكتب بعد الخلاصة.

(١) قال الحر العاملي في أمل الأمل ٢ / ٣٥٠:

الشيخ الجليل سید الدین يوسف بن علی بن المطهر الحلی والد العلامة. عالم فاضل فقيه متبصر، نقل ولده أقواله في كتبه، وتقديم مدحه مع ابنه.

(٢) قال الحر العاملي في أمل الأمل ٢ / ٤٨ - ٥٢:

نجم الدین أبو القاسم جعفر بن الحسن بن يحيى بن الحسن بن سعید الحلی. حاله في الفضل والعلم والثقة والجلالة والتحقق والتدقيق والفصاحة والشعر والأدب والإنشاء وجمع العلوم والفضائل والمحاسن أشهر من أن يذكر، وكان عظيماً الشأن جليل القدر رفيع المتنزلة، لا نظير له في زمانه. له كتب منها: كتاب شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام، وكتاب النافع مختصر الشرائع، وكتاب المعتبر شرح المختصر خرج منه العبادات وبعض التجارة مجلدان ولم يتم، ورسالة التیاسر في القبلة، وشرح نکت النهاية مجلد، والمسائل العزیة مجلد، والمسائل المصرية مجلد، والمسلك في أصول الدين مجلد، والمعارج في أصول الفقه مجلد وكتاب الكهنة في المنطق مجلد، وكتاب نهج الوصول إلى علم الأصول، وغير ذلك. وله شعر جيد، وإنشاء حسن بليغ، من تلامذته العلامة وابن داود. ونقل أن المحقق الطوسي نصیر الدین حضر مجلس درسه وأمرهم بإكمال الدرس، فجرى البحث في مسألة إستحباب التیاسر، فقال المحقق الطوسي: لا وجه للاستحباب لأن التیاسر إن كان من القبلة إلى غيرها فهو حرام وإن كان من غيرها إليها فواجب. فقال المحقق في الحال: بل منها إليها. فسكت =

جميعاً، عن السيد محيي الدين أبي حامد محمد بن عبد الله علي بن زهرة الحلبي<sup>(١)</sup>، عن الشري夫 الفقيه عز الدين أبي الحرف «الحارث» محمد بن الحسن الحسيني البغدادي، عن الشيخ قطب الدين أبي الحسين سعيد بن هبة الله الراوندي، عن الشيخ أبي جعفر محمد بن علي بن المحسن الحلبي، عن الشيخ الفقيه أبي الفتح محمد بن علي الكراجكي، عن الشيخ المفید أبي عبد الله محمد بن محمد بن النعمان ~~طه~~، قال أخبرني أبو القاسم جعفر بن محمد بن قولويه، عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن احمد بن محمد بن عيسى، عن أبيه محمد بن عيسى الأشعري، عن عبد الله بن سليمان النوفلي، قال: كنت عند جعفر بن محمد ~~طه~~ فإذا بمولى عبد الله النجاشي قد ورد عليه فسلم وأوصل إليه كتابه فف方才ه وقرأه . . .

وأوردها الحر العاملي المتوفى سنة ٤١٠٤ هـ في «وسائل الشيعة» وقال: روى الشهيد الثاني الشيخ زين الدين في «رسالة الغيبة» بإسناده عن الشيخ الطوسي، عن المفيد، عن جعفر بن محمد بن قولويه، عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن

المحقق الطوسي، ثم ألف المحقق في ذلك رسالة لطيفة أوردها الشيخ أحمد ابن فهد في المذهب بتمامها وأرسلها إلى المحقق الطوسي فاستحسنها. وكان مرجع أهل عصره في الفقه وغيره، يروي عن أبيه عن جده يحيى الأكبر. وقال العلامة في بعض إجازاته عند ذكر المحقق: كان أفضل أهل زمانه في الفقه. قال الشيخ حسن في إجازته: لو ترك التقييد بأهل زمانه كان أصوب إذ لا أرى في فقهانا مثله انتهى. وقال ابن داود: جعفر بن الحسن بن يحيى بن سعيد، شيخنا نجم الدين أبو القاسم المحقق المدقق الإمام العلامة واحد عصره، كان ألسن أهل زمانه وأقومهم بالحجۃ وأسرعهم استحضارا، فرأى عليه ورباني صغيرا، وكان له علي إحسان عظيم والتفات، وأجاز لي جميع ما صنفه وقرأه ورواه وكل ما تصح روایته عنه، توفي سنة ٦٧٦هـ، ثم ذكر المؤلفات السابقة إلا رسالة التیاسر، ثم قال: وله كتب كثيرة غير ذلك ليس هذا موضع استيفائها فامرها ظاهر، وله تلامذة فضلاء انتهى.

١١) قال الحرس العاملي في أصل الأصل: ٢٧٣/٢

السيد محيي الدين محمد بن زهرة أبو حامد الحسيني الحلبي الإسحاقى. فاضل فقيه علامة،  
ميروى الشهيد عن الحسن بن نما عنه. ويأتى بن عبد الله بن علي بن زهرة.  
وقد مر ذكره في المتن، وذكرناه هنا ببعضها لسلسلة السنن.

أحمد بن محمد بن عيسى، عن أبيه محمد بن عيسى الأشعري، عن عبد الله بن سليمان التوفلي قال: كنت عند جعفر بن محمد الصادق عليه السلام فإذا بمولى لعبد الله النجاشي قد ورد عليه فسلم وأوصل إليه كتابه، ففضله وقرأه ... الرسالة<sup>(١)</sup>. وهو السند الآتي بخط الشهيد الثاني في بحار الأنوار.

وأوردها العلامة المجلسي المتوفى سنة ١١١٠هـ في «بحار الأنوار» وقال: عن كتاب الأربعين في قضايا حقوق المؤمنين لابن أخي السيد عز الدين أبي المكارم حمزة بن علي بن زهرة الحسيني، بسنديه المذكورين أعلاه عن الأربعين<sup>(٢)</sup>.

كما أوردها أيضاً عن رسالة الغيبة للشهيد الثاني رفع الله درجته بإسناده المار الذكر<sup>(٣)</sup>.

وقال في موضع آخر من «بحار الأنوار»: ووُجِدَتْ فِي كِرَاسِ بِخْطِ الشَّهِيدِ الثَّانِي قَدْسَ اللَّهُ رُوْحَهُ بَعْضُ هَذِهِ الرِّوَايَةِ وَكَانَهُ كَتَبَهَا لِبَعْضِ إِخْرَانِهِ، وَهَذَا لَفْظُهُ: يَقُولُ كَاتِبُ هَذِهِ الْأَحْرَفِ الْفَقِيرِ إِلَى عَفْوِ اللَّهِ تَعَالَى وَرَحْمَتِهِ، زَيْنُ الدِّينِ بْنُ عَلِيِّ بْنِ أَحْمَدِ الشَّامِيِّ عَامِلِهِ اللَّهُ تَعَالَى بِرَحْمَتِهِ وَتَجَازَّ عَنْ سَيِّئَاتِهِ بِمَغْفِرَتِهِ: أَخْبَرَنَا شِيخُنَا السَّعِيدُ الْمُبَرُّوْرُ الْمُغْفُورُ النَّبِيلُ نُورُ الدِّينِ عَلِيُّ بْنِ عَبْدِ الْعَالِيِّ الْمَبِيسِيِّ قَدْسَ اللَّهُ تَعَالَى رُوْحَهُ وَنُورَ ضَرِيْحِهِ يَوْمَ الْخَمِيسِ خَامِسُ شَهْرِ شَعْبَانَ سَنَةِ ثَلَاثَيْنِ وَتَسْعِيَّةِ بَدَارِهِ، قَالَ: أَخْبَرَنَا شِيخُنَا الْمَرْحُومُ الصَّالِحُ الْفَاضِلُ شَمْسُ الدِّينِ مُحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ دَاؤِدَ الشَّهِيرِ بَابِنِ الْمُؤْذِنِ الْجَزِيرِيِّ حَادِي عَشَرَ شَهْرَ الْمُحْرَمَ سَنَةِ أَرْبَعِ وَثَمَانِيَّنِ وَثَمَانِيَّةٍ، قَالَ: أَخْبَرَنَا الشَّيْخُ الصَّالِحُ الْأَصِيلُ الْجَلِيلُ ضِيَاءُ الدِّينِ أَبُو الْقَاسِمِ عَلِيِّ بْنِ الشَّيْخِ الْإِمامِ السَّعِيدِ شَمْسِ الدِّينِ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ الشَّهِيدِ مُحَمَّدِ بْنِ مَكِيِّ أَعْلَى اللَّهُ دَرْجَتَهُ كَمَا شَرَفَ خَاتَمَتْهُ، قَالَ: أَخْبَرَنِي وَالَّذِي السَّعِيدُ الشَّهِيدُ،

(١) وسائل الشيعة - الحزب العاملية، باب ما ينفي للوالى العمل به في نفسه ومع أصحابه ومع رعيته ١٥١ - ١٥٠.

(٢) بحار الأنوار - العلامة المجلسي ١٩٤/٧٤ - ١٩٦.

(٣) بحار الأنوار - العلامة المجلسي ٣٦٠/٧٢ - ٣٦٥.

قال: أخبرني الإمامان الأعظمان عميد الملة والدين عبد المطلب ابن الأعرج الحسيني، والشيخ الإمام فخر الدين أبو طالب محمد ابن الشيخ الإمام شيخ الإسلام أفضل المتقدمين والمتاخرين وأية الله في العالمين محييي سنن سيد المرسلين الشيخ جمال الدين حسن ابن الشيخ السعيد أبو المظفر يوسف بن علي بن المطهر الحلي قدس الله تعالى روحه الطاهرة وجمع بينه وبين أئمته في الآخرة، كلامها، عن شيخنا السعيد جمال الدين الحسن بن المطهر، عن والده السعيد سعيد الدين يوسف ابن المطهر، قال: أخبرنا السيد العلامة النسابة فخار بن معد الموسوي<sup>(١)</sup>، عن الفقيه سعيد الدين شاذان بن جبرائيل القمي نزيل المدينة المشرفة، عن الشيخ الفقيه عماد الدين محمد بن القاسم الطبرى<sup>(٢)</sup>، عن الشيخ الفقيه أبي علي الحسن ابن الشيخ الجليل السعيد محيي المذهب محمد بن الحسن الطوسي<sup>(٣)</sup>، .....

(١) قال الحر العاملي في أمل الأمل ٢١٤ / ٢:

السيد شمس الدين فخار بن معد بن فخار الموسوي الحائري. كان عالماً فاضلاً أديباً محدثاً، له كتب منها كتاب الرد على الذاهب إلى تكفير أبي طالب حسن جيد، وغير ذلك. يروي عنه المحقق، ويروي هو عن ابن إدريس الحلي وعن شاذان بن جبرائيل القمي وغيرهما.

(٢) قال الحر العاملي في أمل الأمل ٢٣٤ / ٢ - ٢٣٥:

الشيخ الإمام عماد الدين أبو جعفر محمد بن أبي القاسم (بن القاسم خ) بن محمد بن علي الطبرى الأملى الكجى. فقيه ثقة، قرأ على الشيخ أبي علي بن الشيخ أبي جعفر الطوسي، وله تصانيف منها: كتاب الفرج في الأوقات والمخرج بالبيانات، شرح مسائل الذريعة، قرأ عليه الشيخ الإمام قطب الدين أبو الحسين الرواندى، وروى لنا عنه - قاله متجب الدين. واسم أبي القاسم علي، وهو ثقة جليل القدير محدث، وله أيضاً كتاب بشارة المصطفى لشيعة المرتضى سبعة عشر جزءاً، وله كتاب الزهد والتقوى، وغير ذلك. وقال ابن شهرآشوب: محمد بن أبي القاسم الطبرى، له البشارات.

(٣) قال الحر العاملي في أمل الأمل ٧٦ / ٢:

الشيخ أبو علي الحسن بن محمد بن علي الطوسي. كان عالماً فاضلاً فقيها محدثاً جليلًا ثقة، له كتب منها: كتاب الأمالى، وشرح النهاية، وغير ذلك. وقال الشيخ متجب الدين عند ذكره ص ٤٢: فقيه ثقة عين، قرأ على والده جميع تصانيفه، أخبرنا الوالد عنه =

عن والده السعيد قدس الله روحه<sup>(١)</sup>، عن الشيخ المفيد محمد بن النعمان، عن الشيخ أبي عبد الله جعفر بن قولويه، إلى آخر ما ذكره من الرسالة<sup>(٢)</sup>.

وأورد بعضاً منها المحدث النوري المتوفى ١٣٢٠هـ في «مستدرك الوسائل»، عن كتاب الأربعين بسنده المذكور أعلاه<sup>(٣)</sup>. وغيرهم.

ومع هذا الاهتمام البليغ من أعلام الطائفة على تناقل هذه الرسالة، بما يعني عن البحث عن سندتها، فإن في هذه الرسالة مضامين عالية، وأحاديث جليلة، وأداب فضيلة، وسنن كريمة، وإرشادات واعية، ونصائح ثمينة، تناشرت مضامينها بل ما هو الأقرب لنصها وألفاظها في كتب أصحابنا وبأسانيد معترفة، فضلاً عن كتب العامة، يضعها في مقام لا تحتاج إلى النظر الدقيق في سندتها، فضلاً عن التسامح في أدلة السنن، حتى أن أصحابنا المتأخرين تلقواها بالقبول وعين الرضا، ونشروا دررها بين صفحات كتبهم المتنوعة.

= انتهى. وذكره ابن شهرآشوب في معالم العلماء ص: ٣٧ وقال: له المرشد إلى سبيل المتعبد.

(١) قال العلامة الحلي في خلاصة الأقوال ص: ٢٤٩ - ٢٥٠:

محمد بن الحسن بن علي الطوسي، أبو جعفر، شيخ الأمامية قدس الله روحه، رئيس الطائفة، جليل القدر، عظيم المترفة، ثقة حسن صدوق، عارف بالأخبار والرجال والفقه والأصول والكلام والأدب، وجميع الفضائل تسب إلىه، صنف في كل فنون الإسلام، وهو المهدى للعوائد في الأصول والفروع، والجامع لكمالات النفس في العلم والعمل، وكان تلميذ الشيخ المفيد محمد بن محمد بن النعمان. ولد قدس الله روحه في شهر رمضان سنة خمس وثمانين وثلاثمائة، وقدم العراق في شهور سنة ثمان وأربعين، وتوفي رضي الله عنه ليلة الاثنين الثاني والعشرين من المحرم سنة ستين وأربعين، بالمشهد المقدس الغروي على ساكنه السلام ودفن بداره. قال الحسن بن مهدي السليفي: توليت أنا والشيخ أبو محمد الحسن بن عبد الواحد العين زربي والشيخ أبو الحسن اللؤلؤي غسله في تلك الليلة ودفنه وكان يقول أولاً بالوعيد، ثم رجع وهو جر إلى مشهد أمير المؤمنين عليه السلام خوفاً من الفتنة التي تجددت ببغداد واحتقرت كتبه وكرسيه كان يجلس عليه للكلام.

(٢) بحار الأنوار - العلامة المجلسي ٣٦٥/٧٢.

(٣) مستدرك وسائل الشيعة - الميرزا النوري ٣٤٦/٨، ١٧٣/١٤، ١٧٤ - ١٧٣.

## ❖ النسخ المعتمدة في التحقيق:-

اعتمدنا في نص رواية هذه الرسالة على نسخة مخطوطة بتاريخ ١٣٤٠هـ لكتاب الأربعين نقلت عن نسخة بخط محمد بن مكي العاملي الشهيد الأول كتبها عن نسخة نقلت من خط جامعها السيد أبي حامد بن زهرة سنة ٨٦٠هـ بكرك، وهي محفوظة في مكتبة السيد الحكيم العامة في النجف الأشرف برقم ٦/٣٤٦١ حديث)، وقابلناها مع نسخة مخطوطة أخرى بخط محمد أمين الكاظمي بتاريخ ١١١٨هـ ومحفوظة في المكتبة عينها برقم (٢/٥٣٩ حديث).

وعلى نسخة مخطوطة أخرى محفوظة في مكتبة الإمام أمير المؤمنين عليه السلام العامة في النجف الأشرف برقم (٢/٢/٩٧ حديث) بخط شير محمد بن صفر على الهمداني الجورقاني كتبها إلى الحديث التاسع من نسخة العيرزا محمد الطهراني المقيم بسامراء وأتمها من نسخة الشيخ محمد حسين بن زين العابدين الارومية سنة ١٣٤٩هـ، عن كاتبها السيد محمد مهدي بن السيد جعفر الحسيني الموسوي الطباطبائي في مشهد العسكريين عليهم السلام سنة ١٣٠٣هـ، وكتب السيد مهدي في آخر الأحاديث كتبها عن نسخة بخط محمد بن مكي العاملي الشهيد الأول كتبها عن نسخة نقلت من خط جامعها السيد أبي حامد بن زهرة سنة ٨٦٠هـ بكرك.

وعلى كتاب بحار الأنوار حيث أورد المجلسي فيه الرسالة (٣٦٠ / ٧٢) - (٣٦٥)، وعلى كتاب كشف الريبة في أحكام الغيبة للشهيد الثاني المطبوع بتقديم وإشراف السيد احمد الحسيني الاشکوري ص: ٧٩؛ وكان بينها وبين ما سواها من النسخ تغيير في بعض الألفاظ، مع إسقاط بعض الكلمات وربما تعدد إلى بعض الأحاديث، وقد أثبتنا الاختلاف في الهاشم حيث يؤثر في المعنى أو هناك إسقاط ما وأهملنا غير ذلك دفعا للإطالة مما لا نفع في إيراده، على أن بعض هذه النسخ أشارت إلى التغيير والاختلاف في هامش المخطوط، ولذلك اعرضنا عن تحديد النسخة في الهاشم، وأثبتنا في المتن الأقرب للمعنى والدلالة والقصد.

## الرسالة الأهوازية

«رسالة عبد الله النجاشي وجواب الإمام الصادق عليه السلام إليه»

إن هذه الرسالة قد رواها بسنده المتصل محيي الدين السيد محمد ابن زهرة الحلبـي في كتابه الأربعين، الحديث السادس، فقال:

أخبرني الشريف أبو الحارث والفقـيـه شاذان بالـاسـنـادـينـ المـذـكـورـينـ<sup>(١)</sup> عنـ الفـقـيـهـ أبيـ الفـتـحـ الـكـرـاجـكـيـ.

قالـ أـخـبـرـنـيـ الشـيـخـ الـمـفـيدـ أـبـوـ عـبـدـ اللهـ مـحـمـدـ بـنـ مـحـمـدـ بـنـ النـعـمـانـ<sup>(٢)</sup>ـ،ـ قـالـ أـخـبـرـنـيـ أـبـوـ الـقـاسـمـ جـعـفـرـ بـنـ مـحـمـدـ بـنـ قـولـوـيـهـ،ـ عـنـ أـبـيـهـ،ـ عـنـ سـعـدـ بـنـ عـبـدـ اللهـ،ـ عـنـ أـحـمـدـ بـنـ عـيـسـىـ،ـ عـنـ أـبـيـهـ مـحـمـدـ بـنـ عـيـسـىـ الـأـشـعـرـيـ،ـ عـنـ عـبـدـ اللهـ بـنـ سـلـيـمـانـ الـنـوـفـلـيـ،ـ قـالـ كـنـتـ عـنـدـ جـعـفـرـ بـنـ مـحـمـدـ<sup>(٣)</sup>ـ فـإـذـاـ بـمـوـلـىـ لـعـبـدـ اللهـ النـجـاشـيـ قـدـ وـرـدـ عـلـيـهـ فـسـلـمـ وـأـوـصـلـ إـلـيـهـ كـتـابـهـ فـفـضـهـ وـقـرـأـهـ إـذـاـ أـوـلـ سـطـرـ فـيـهـ:

بـسـمـ اللـهـ الرـحـمـنـ الرـحـيمـ

أـطـالـ اللـهـ بـقـاءـ سـيـدـيـ وـجـعـلـنـيـ مـنـ كـلـ سـوءـ فـدـاهـ،ـ وـلـاـ أـرـانـيـ فـيـهـ مـكـرـوـهـاـ فـأـنـهـ وـلـيـ ذـلـكـ وـالـقـادـرـ عـلـيـهـ،ـ اـعـلـمـ يـاـ سـيـدـيـ وـمـوـلـايـ إـنـيـ بـلـيـتـ بـوـلـاـيـةـ الـأـهـواـزـ<sup>(٤)</sup>ـ فـإـنـ رـأـيـ سـيـدـيـ وـمـوـلـايـ أـنـ يـحـدـ لـيـ حـدـاـ<sup>(٥)</sup>ـ،ـ

(١) مـرـ ذـكـرـ السـنـدـيـنـ آـنـهـ.

(٢) تـقـدـمـ تـعـدـيـدـهـ وـبـيـانـهـ.

(٣) الـحـدـ هـوـ الـحـاجـزـ بـيـنـ الشـيـئـيـنـ الـذـيـ يـمـنـعـ اـخـلـاطـ اـحـدـهـمـاـ بـالـأـخـرـ،ـ يـقـالـ حـدـدـتـ كـذـاـ جـعـلـتـ لـهـ حـدـاـ يـمـيـزـهـ.

أو يمثل لي مثالاً<sup>(١)</sup>، لاستدل به على ما يقربني إلى الله تعالى وإلى رسوله، ويخلص في كتابه ما يرى لي العمل به، وفيما ابذه وابتذه<sup>(٢)</sup>، وأين أضع زكاتي، وفيمن أصرفها، ويمن آنس، وإلى من أستريع، وبمن أثق، وأمن، وألجأ إليه في سري؟ فعسى أن يخلصني الله بذلك بهدايتك ودلالتك، فإنك حجة الله على خلقه وأمينه في بلاده، لا زالت نعمته عليك برحمته، فاشر على يا مولاي بما يرى رأيك في الكتاب يا سيدي بسلامتك وسلامة من قبلك ومن يعينك أمره موفقاً إن شاء الله.

قال عبد الله بن سليمان: فأجابه أبو عبد الله عليه السلام:

**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ**

حاطك الله بصنعه، ولطف بك<sup>(٣)</sup> بمنه، وكلاك<sup>(٤)</sup> برعايته، فإنه ولد ذلك أما بعد:

فقد جاءني رسولك بكتابك فقرأته، وفهمت جميع ما ذكرت وسألت عنه<sup>(٥)</sup>، وزعمت أنك بليت بولاية الأهواز فسرني ذلك، وسأعني، وسأخبرك بما سأعني من ذلك، وما سرني إن شاء الله، فأما سروري بولايتك، فقلت: عسى أن يغيث الله بك ملهوفاً، خائفاً من أولياء آل محمد عليه السلام، ويعز بك ذليلهم، ويكسو بك عاريهم، ويقوى بك ضعيفهم، ويطفئ بك نار المخالفين عنهم.

وأما الذي سأعني من ذلك فإن أدنى ما أخاف عليك أن تعثر بولي لـنا فلا تشم

(١) المثل هو القول في شيء يُشبه قوله في شيء آخر بينهما مشابهة ليبين أحدهما الآخر ويصوره.

(٢) ابذه، ساقطة في بعض نسخ الحديث.

(٣) في بعض نسخ الحديث ولطف لك، وأخرى لطف بمنه.

(٤) كلاً: الكلمة حفظ الشيء وتبنته، يقال كلاك الله وبلغ بك أكلاً العمر.

(٥) في بعض نسخ الحديث وسألته.

حظيرة القدس<sup>(١)</sup>، فإني ملخص<sup>(٢)</sup> لك جميع ما سالت [عنه]<sup>(٣)</sup> إن أنت عملت به  
ولم تجاوزه، [رجوت]<sup>(٤)</sup> أن تسلم إن شاء الله.

أخبرني يا عبد الله، أبي، عن أبيه، عن علي بن أبي طالب رض، عن رسول  
الله ص أنه قال: من استشاره أخوه المؤمن فلم يمحضه النصيحة سلبه الله لبه<sup>(٥)</sup>.

واعلم أنني سأشير عليك برأي إن أنت عملت به تخلصت مما أنت  
تتغوفه<sup>(٦)</sup>، واعلم أن خلاصك ونجاتك<sup>(٧)</sup> من حقن الدماء<sup>(٨)</sup>، وكف الأذى عن  
أولياء الله، والرفق بالرعاية، والثاني، وحسن المعاشرة، مع لين في غير ضعف،  
وشدة في غير عنف، ومداراة صاحبك، ومن يرد عليك من رسليه، وارتق فتق<sup>(٩)</sup>  
رعيتك بان توقفهم<sup>(١٠)</sup> على ما وافق الحق والعدل إن شاء الله، [و]<sup>(١١)</sup> إياك  
والسعاة وأهل النمام فلما تلزق منهن بك أحد<sup>(١٢)</sup>، ولا يراك الله يوما ولا ليلة

(١) حظيرة القدس كنایة عن الجنة وعبر عنها بحضور القدس لأنها موضع الطهارة من الأذناس  
والأفات التي تكون في الدنيا.

(٢) في بعض نسخ الحديث فانا مخلص، وأخرى فانا تخلص، وغيرهما واني مخلص.

(٣) أثبناها من بعض نسخ الحديث.

(٤) أثبناها من بعض نسخ الحديث.

(٥) والمحض هو الخالص الذي لم يخالطه غيره، وامحضه النصح أخلصه وأصدقه النصيحة. لبه:  
العقل أو الخالص من الشوائب أو ما زكي من العقل فكل لب عقل ولا عكس.

(٦) في بعض نسخ الحديث متغوفه.

(٧) نجاتك، ساقطة في بعض نسخ الحديث.

(٨) في بعض نسخ الحديث مما بك من حقن الدماء.

(٩) في بعض نسخ الحديث فتق رعيتك.

رتقه رتقا: سده وأغلقه ضد فتقه، ورتقنا فتقهم أي أصلحنا أحوالهم وعشناهم، وفتق القوم  
أصلح ذات بينهم

فتق الشيء فتقا شقه وهو ضد رتقه، وفتق بين القوم: شق عصاهم فرجع الحرب بينهم.

(١٠) في بعض نسخ الحديث توقفهم.

(١١) أثبناها من بعض نسخ الحديث.

(١٢) في بعض نسخ الحديث فلا يلتزق بك أحد منهم، وأخرى فلا يلزقن...

وأنت تقبل منهم صرفا ولا عدلا<sup>(١)</sup>، فيسخط الله عليك، ويهتك سترك، واحذر مكر خوز الأهواز<sup>(٢)</sup> فإن أبي أخبرني، عن آبائه، عن أمير المؤمنين عليه السلام أنه قال: إن الإيمان لا يثبت في قلب يهودي ولا خوزي أبدا.

فاما من تأنس به، وتستريح إليه، وتلتج<sup>(٣)</sup> أمرك إليه<sup>(٤)</sup>، فذلك الرجل الممتحن المستبصر الأمين الموافق لك على دينك، وامتحن خواصك<sup>(٥)</sup>، وميز عوامك<sup>(٦)</sup>، وجرب الفريقين، فإن رأيت هناك رشدا فشأنك وإياه.

(١) صرف الكلام: فضل بعضه على بعضه وتربيته بالزيادة فيه وفي الحديث (لا يقبل منه صرف ولا عدل) قيل المراد بالصرف التوينة والعدل الفدية وقيل غير هذا، والمراد هنا أي لا تترك لهم قولًا ولا تقبل منهم فعلًا.

(٢) الأهواز وهي من بلاد خوزستان وتنسب جميع بلاد الخوز إلى الأهواز يقال لها كور الأهواز، والبلدة هي الأهواز الساعنة يقال لها سوق الأهواز وهي على قرب من أربعين فرسخاً من البصرة وكانت إحدى البلاد المشهورة المشحونة بالعلماء والأئمة والتجار والمتمولين من أهل البلاد والغرياء وقد خربت أكثرها وينتسب التلال ولم يبق منها إلا جماعة قليلة، كذا قال السمعاني. والخوز هم أهل خوزستان ونواحي الأهواز بين فارس والبصرة وواسط وجبار اللوز المجاورة لاصبهان وهي من عراق العجم.

وأما ما قيل فيهم فالمعنى منه جيل من الناس، يغلب عليهم الاعتزال، إذ أن في بلدانهم جميع الملل والنحل، وكما هجا القرآن الأعراب وأهل البداءة ووصفهم أشد كفرا ونفاقاً وهم جزء من العرب، لأنهم يكونون غلاظ الطبع وجفاة، لبعدهم عن الحضارة والمدنية وقلة احتلاطهم بالناس. وقال الزبيدي والخوز، بالضم: جيل من الناس في العجم، وهم من ولد خوزان بن عيلم بن سام بن نوح عليه السلام.

على إننا وإن كنا نتوقف في مثل هذه الروايات ولكن إن ثبتت فالآولى ردتها إلى أهلها عليه السلام فهم أعلم بها ونرجع إلى عموم قوله تعالى **﴿وَلَا تَرُدُّ دَارِيَةً وَلَا تَرُدُّ لَفَرِيَةً﴾** (فاطر: ١٨). وقد بسطنا الكلام في شرح هذه الرواية وغيرها من الأصناف والقوميات الأخرى التي ورد فيها كلام مثل هذا في شرح هذه الرسالة.

(٣) ولع يلبع أي دخل والواوج الدخول، ووليجة الرجل خاصته ويطافته.

(٤) في بعض نسخ الحديث وتلتجئ أمرك إليه، وأخرى وتلتجأ أمرك إليه.

(٥) وامتحن خواصك، ساقطة في بعض نسخ الحديث.

الخاصة الذي تخصه نفسك وهي ضد العامة، خاصة القوم وجدهم وأكابرهم ويقابلها عامتهم، وخاصة الملك وخواصه المقربون من وحال دولته.

(٦) عامة الناس خلاف خواصتهم يقال **سبيك** بذلك لأنها تعم بالشر.

وليأك إن تعطى درهما أو تخلع ثوبا أو تحمل على دابة في غير ذات الله  
لشاعر أو مصحح<sup>(١)</sup> أو متمزح<sup>(٢)</sup> إلا أعطيت<sup>(٣)</sup> مثله في ذات الله، ولتكن جوانزك  
وعطياك وخلعك للقواد<sup>(٤)</sup>، والرسل<sup>(٥)</sup>، والأجناد<sup>(٦)</sup>، وأصحاب الرسائل<sup>(٧)</sup>،  
وأصحاب الشرط<sup>(٨)</sup>، والخمس<sup>(٩)</sup>، وما أردت إن تصرفه في وجوه البر،  
والنکاح، والعتق<sup>(١٠)</sup>، والصدقة، والحج، والمشرب، والكسوة التي تصلي فيها،  
وتصل بها، والهدية التي تهديها إلى الله عَزَّوَجَلَّ، وإلى رسوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، من أطيب كسبك،  
ومن طرق الهدايا<sup>(١١)</sup>.

(١) مضحك أي من المهرجين يضحك الناس بحركاته.

(٢) في بعض نسخ الحديث ممترز.

مزح الرجل مزحاً دعب وهزل ضد جد فهو مازح، ورجل مزاح كثير المزح، ومتمزح أي ذو دعابة وهزل، كثير المزاح يضحك الناس بأقواله.

(٣) في بعض نسخ الحديث إلا أعطينك مثله.

(٤) قاد الأمير الجيش قيادة: كان رئيساً عليهم، والقائد اسم فاعل جمع قُوَّاد وقُوَّاد وقادة وقادات وهذه جمع قادة.

(٥) الرسل بضمتين جمع الرسول، وهو اسم بمعنى الرسالة واصله مصدر، ويطلق تارة على القول المتحمل وتارة لمحمل القول والرسالة.

(٦) الجندي بالضم العسكر والأنصار والأعوان والجمع الأجناد والجنود والواحد جندي، ويقال للمدينة أو البلد أو العسكر جند وجمعها أجناد كأجناد الشام وهم المقيمين بها من المسلمين المقاتلين.

(٧) في بعض نسخ الحديث الرسل.

أصحاب الرسائل أي كتابها، وقد يسمى ديوان الرسائل وعادة يتسم هذا المنصب بالأدباء والشعراء.

(٨) الشرطة بالضم مع سكون الراء وفتحها، واحد الشرط، وهي طائفة من أعوان السلطان والولاة مفرد شرطي، وهم أول كتيبة تشهد الحرب وتتهيأ للموت، سموا بذلك، لأنهم أعلموا أنفسهم بعلامات يعرفون بها.

(٩) الخمس بالفتح الجيش لأنه خمس فرق المقدمة والقلب والميمنة والميسرة والساقي، وقيل لأنه تخمس فيه الغنائم. والأخمس جمع خمس أي أراد أصحاب الجيش وقادته.

(١٠) في بعض نسخ الحديث النجاح والفتوا.

(١١) في بعض نسخ الحديث طرف الهدايا، وساقطة من البعض الآخر.

يا عبد الله، أجهد إن لا تكتنز ذهبا ولا فضة، فتكون من أهل الآية التي قال الله تعالى: «وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الْذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلٍ أَللَّهُ فَبَشِّرُهُمْ بِعِدَادِ أَلْيَرٍ»<sup>(١)</sup>.

ولا تستصغرن شيئاً من حلوا، ولا من فضل طعام<sup>(٢)</sup>، تصرفه في بطون خالية تسكن بها غضب الرب تبارك وتعالى. واعلم أنني سمعت أبي يحدث، عن آبائه، عن أمير المؤمنين عليه السلام أنه سمع النبي ص يقول لاصحابه يوماً: ما آمن بالله واليوم الآخر من بات شبعانا وجاره جائع، فقلنا: هلكنا يا رسول الله، فقال: من فضل طعامكم، ومن فضل تمركم وورقكم وخلقكم وخرقكم<sup>(٣)</sup> تطفئون بها غضب الرب.

وسأبئنك بهوان الدنيا وهو ان زخرفها<sup>(٤)</sup> على من مضى من السلف والتابعين، فقد حدثني محمد بن علي بن الحسين عليه السلام، قال: لما تجهز الحسين عليه السلام إلى الكوفة فاتاه ابن عباس فناشده الله والرحم أن يكون [هو]<sup>(٥)</sup> المقتول بالطف، فقال له: أنا أعرف بمصرعي منك وما وَكَدَي<sup>(٦)</sup> من الدنيا إلا فراقها، ألا أخبرك يا ابن عباس بحديث أمير المؤمنين عليه السلام والدنيا، فقال: بلى لعمري إنني لأحب أن تحدثني بأمرها فقال [أبي]<sup>(٧)</sup>: قال علي بن الحسين عليه السلام: سمعت أبا عبد الله الحسين عليه السلام

(١) سورة التوبة، الآية: ٣٤.

(٢) في بعض نسخ الحديث حلوا وفضل طعام، وأخرى حلوا فضل طعام.

(٣) في بعض نسخ الحديث ورزقكم وخلقكم وحرقكم.

ورقكم أي الدرهم المضروبة، وفضل ثيابكم وان كان خلفاً باليها، خرقاً ممزقاً.

(٤) في بعض نسخ الحديث شرفها.

(٥) أثبناها من بعض نسخ الحديث.

(٦) في بعض نسخ الحديث وما كدَي من الدنيا، وأخرى: منك وكَدَي من الدنيا.  
وَكَدَ: بالمكان يَكَد وَكَوْدَا أقام به.

(٧) أثبناها من بعض نسخ الحديث.

يقول: حدثني أمير المؤمنين عليه السلام قال: إني كنت بفديك<sup>(١)</sup> في بعض حيطانها<sup>(٢)</sup> وقد صارت لفاطمة عليها السلام، قال فإذا أنا بأمرأة قد هجمت على وفي يدي مسحاة وأنا أعمل بها فلما نظرت إليها طار قلبي، مما تداخلني من جمالها فشبهتها بثينة بنت عامر الجمحي<sup>(٣)</sup> وكانت من أجمل نساء قريش، فقالت: يا ابن أبي طالب هل لك أن تتزوج بي فأغنىك عن هذه المسحاة وأدلك على خزائن الأرض<sup>(٤)</sup> فيكون لك الملك ما بقيت ولعقبك من بعده، فقال لها عليها السلام: من أنت حتى أخطبك من أهلك؟، قالت: أنا الدنيا قال لها: فارجعي واطلبي زوجا غيري فلست من شأنني، وأقبلت على مسحاتي، وأشارت أقول:

لقد خاب من غرته دنيا دنية  
وما هي أن غرت قروننا بنائل<sup>(٦)</sup>  
أتتنا على زي الفتاة<sup>(٥)</sup> بثينة  
وزينتها في مثل تلك الشمائل<sup>(٧)</sup>

(١) فدك أرض زراعية خصبة فيها عين فواره ونخيل تقع قرب خير وسكنها جماعة من اليهود، صالح أهلها رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه بعد سقوط خير بيد المسلمين حقنا لدمائهم، فأصبحت فدك ملكا خالصا لرسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه لأنه لم يوجد عليها بخيل ولا ركاب، وفيها له دون المسلمين بإجماعهم، وقد نحلها رسول الله محمد صلوات الله عليه وآله وسلامه لابنته فاطمة الزهراء عليها السلام وبيت بيدها ثلاثة سنوات تتصرف بها وبإشراف عمالها، وتتفق من خيراتها، ولكن ما إن أغضض رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه عينيه من الدنيا وحدث الانقلاب القبلي في سقيفة بني ساعدة صادرها الخليفة الأول وحزبه وغصتها من الزهراء عليها السلام ورفض إرجاعها إليها تعسفا رغم احتجاجها عليهم وأسقطت جميع مزاعهم بالأدلة والحجج الدامنة والبراهين القرآنية الواضحة، بخطبتها العظيمة في مسجد رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه ولكن... ٤٩١١...

(٢) الحافظ أبي البستان.

(٣) بثينة بنت عامر الجمحي لم اعثر على شيء عنها، والظاهر أنها من النساء المشهورات بالحسن والجمال في عصرها، واحتفل بعضهم أنها بنت عامر بن مسعود بن أمية بن خلف القرشي الجمحي الكوفي، على أنه وان اختلف أهل الرجال في صحبته للنبي صلوات الله عليه وآله وسلامه، لكنه كان يوصف بـ (دحروجة الجعل) لقصره وسواه، فتأمل.

(٤) في بعض نسخ الحديث الدنيا.

(٥) في بعض نسخ الحديث العزيز.

(٦) في بعض نسخ الحديث وهما أتنا بالكنوز ودرها.

(٧) في بعض نسخ الحديث بطائل.

عزوف عن الدنيا ولست بجاهل  
أحل صريعا بين تلك الجنادل<sup>(١)</sup>  
وأموال قارون وملك القبائل<sup>(٢)</sup>  
ويطلب من خزانها بالطوايل<sup>(٣)</sup>  
فما فيك من عز وملك ونائل  
فستانك يا دنيا وأهل الغوائل  
وأخشى عذابا<sup>(٤)</sup> دائمًا غير زائل

فقلت لها غري سواي فإنني  
وما أنا والدنيا فإن محمدا  
وهيئات أمني بالكنوز ودرها<sup>(٥)</sup>  
البيس جميعا للفناء مصيرنا  
فغري سوائي إنني غير راغب  
فقد قنعت نفسي بما قد رُزقته  
فإنني أخاف الله يوم لقائه

فخرج من الدنيا وليس في عنقه تبعة لأحد حتى لقي الله محمودا غير ملوم ولا  
مذموم، ثم اقتدت به الأئمة من بعده بما قد بلغكم، لم يتلطفوا<sup>(٦)</sup> بشئ من  
بوائقها لهم أجمعين وأحسن مثواهم<sup>(٧)</sup>.

وقد وجهت إليك بمحكم الدنيا والأخرة، عن الصادق المصدق<sup>(٨)</sup> رسول  
الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فإن أنت عملت بما نصحت لك في كتابي هذا، ثم كانت عليك من  
الذنوب والخطايا<sup>(٩)</sup> كمثل أوزان الجبال وأمواج البحار رجوت الله أن يتغافى<sup>(١٠)</sup>  
عنك جل وعز بقدرته.

يا عبد الله، إياك أن تخيف مؤمنا، فإن أبي محمد بن علي حدثني عن أبيه،

(١) في بعض نسخ الحديث المسائل.

(٢) في بعض نسخ الحديث رهين بغير بين تلك الجنادل. وفي أخرى قام طريحا، وغيرهما أحل  
صريعا بين تلك الجنادل. والجنادل: الصخور.

(٣) جمع طائلة وهي العداوة.

(٤) في بعض نسخ الحديث عتابا.

(٥) في بعض نسخ الحديث لم يخلطوا، وأخرى يتخلطوا.

(٦) هذا الحديث ساقط من نسخة بحار الأنوار.

(٧) الصادق بين الناس، المصدق من الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

(٨) في بعض نسخ الحديث الخطأ.

(٩) في بعض نسخ الحديث يتتجاوز عنك.

عن جده علي بن أبي طالب رض أنه كان يقول: من نظر إلى مؤمن نظرة ليخيفه<sup>(١)</sup> بها أخافه الله يوم لا ظل إلا ظله، وحشره في صورة الذر<sup>(٢)</sup> لحمه وجسده وجميع أعضائه، حتى يورده مورده.

وحدثني أبي عن آبائه عن علي رض، عن النبي ص انه قال: من أغاث لهفانا من المؤمنين أغاثه الله يوم لا ظل إلا ظله، وأمنه يوم الفزع الأكبر، وأمنه من سوء المنقلب، ومن قضى لأخيه المؤمن حاجة قضى الله له حوائج كثيرة من إحداها الجنة<sup>(٣)</sup>، ومن كسا أخاه المؤمن من عري كساه الله من سندس الجنة واستبرقها وحريرها، ولم يزل يخوض في رضوان الله ما دام على المكسو منه سلك<sup>(٤)</sup>، ومن أطعم أخاه من جوع أطعمه الله من طيبات الجنة، ومن سقاه من ظما<sup>(٥)</sup> سقاه الله من الرحيم المختوم ريه<sup>(٦)</sup>، ومن أخدم أخاه أخدمه الله من الولدان المخلدين، وأسكنه مع أوليائه الصالحين الظاهرين، ومن حمل أخاه المؤمن على راحلته<sup>(٧)</sup> حمله الله على ناقة<sup>(٨)</sup> من نوق الجنة، ويahi به الملائكة المقربين يوم القيمة، ومن زوج أخاه المؤمن امرأة يأنس بها وتشد عضده ويستريح إليها، زوجه الله من الحور العين، وآنسه بمن أحب<sup>(٩)</sup> من الصديقين من أهل بيته، وإخوانه، وآنسهم به، ومن أعاذه أخاه المؤمن على سلطان جائز، أعاذه الله على إجازة

(١) في بعض نسخ الحديث ليخيف بها.

(٢) الذر صغار النمل، وما ية منها زنة حبة شعير، والواحدة ذرة أي النملة الصغيرة.

(٣) في بعض نسخ الحديث في أحديها.

(٤) السلكة بالكسر الخيط يخاطط به جمع سلك.

(٥) في بعض نسخ الحديث ضماء.

(٦) روی من الماء واللبن يروي ریاً وریاً وروی شرب وشبع، وما روى كثیر مُروي، وعین ریة أي كثیر الماء والریة.

(٧) في بعض نسخ الحديث من رجله.

(٨) في بعض نسخ الحديث نوق من نوق الجنة.

(٩) في بعض نسخ الحديث بمن أحبه.

الصراط عند زلة<sup>(١)</sup> الأقدام، ومن زار أخاه المؤمن إلى منزله لا لحاجة منه إليه، كتب من زوار الله، وكان حقيقة على الله إن يكرم زائره<sup>(٢)</sup>.

يا عبد الله، وحدثني أبي، عن أبيه، عن علي عليه السلام أنه سمع رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه وهو يقول لأصحابه يوماً: معاشر الناس إنه ليس بمؤمن من آمن بلسانه ولم يؤمن بقلبه، فلا تبعوا عثرات المؤمنين، فإنه من اتبع<sup>(٣)</sup> عشرة مؤمن اتبع الله عثراته<sup>(٤)</sup> وفضحه في جوف بيته.

وحدثني أبي، عن أبيه، عن علي عليه السلام أنه قال: أخذ الله ميثاق المؤمن، أن لا يصدق في مقالته<sup>(٥)</sup>، ولا يتصف<sup>(٦)</sup> من عدوه، ولا يشفى غبظه، إلا بفضيحة نفسه، لأن كل مؤمن ملجم<sup>(٧)</sup>، وذلك لغاية قصيرة، وراحة طويلة، وأخذ الله ميثاق المؤمن على أشياء أيسرها عليه مؤمن مثله يقول بمقالته يبغيه<sup>(٨)</sup> ويحسده، والشيطان يغويه ويعنته<sup>(٩)</sup>، والسلطان يقفوا أثره، ويتبع عثراته، وكافر بالله الذي هو مؤمن به،

(١) في بعض نسخ الحديث زل الأقدام.

(٢) في بعض نسخ الحديث من زاره.

(٣) في بعض نسخ الحديث تتبع.

(٤) في بعض نسخ الحديث فيه: عثراته يوم القيمة.

(٥) لا يصدق في بيان عقيدته وولائه لأهل البيت عليه السلام أمام أعدائهم، ولا ولا، لأن في كل هذا كشف عن حقيقته وعقيدته فيكيدوا به كيدا، وقد قال الصادق عليه السلام: التقبة ديني ودين إيماني.

(٦) اتصف منه طلب النصف أي أخذ حقه منه كاملاً حتى صار ربياه على النصف، ويقال انتقم منه طلب العدل.

(٧) الجم الدابة البسها اللجام، واللجام جبل أو عصا تدخل فم الدابة وتلزق إلى فمها، ويقال الجم نفسه بلجام فهو ملجم كنایة عن الممسك عن الكلام.

(٨) أي ينفي عليه.

(٩) في بعض نسخ الحديث ويضله، وأخرى ويعنته، وغيرهما يعيته. عَنَتِ الشَّيْءُ عَنْتَ أَفْسَدَ، وَعَنَتْ فَلَانٌ دَخَلَ عَلَيْهِ الْمَشْقَةَ وَوَقَعَ فِي أَمْرٍ شَاقٍ، وَتَعَنَّتْ أَدْخَلَ عَلَيْهِ الْأَذَى وَطَلَبَ زَلْتَهُ وَمَشَقَتَهُ، يَقَالُ حَمَّاً مَعْتَنَا أَيْ طَالَبَا زَلْتَهُ.

يرى سفك دمه دينا، وإباحة حرمه غنما، فما بقاء المؤمن بعد هذا.

يا عبد الله، وحدثني أبي عن آبائه، عن علي عليه السلام عن النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه قال: نزل [علي] <sup>(١)</sup> جبرائيل عليه السلام فقال: يا محمد إن الله يقرأ عليك السلام ويقول: اشتقت للمؤمن أسماء من أسمائي، سميته مؤمنا، فالمؤمن مني وأنا منه، ومن استهان بمؤمن فقد استقبلني بالمحاربة <sup>(٢)</sup>.

يا عبد الله، وحدثني أبي، عن آبائه، عن علي عليه السلام عن النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه، انه قال يوما: يا علي، لا تنظر رجلا حتى تنظر إلى سيرته <sup>(٣)</sup>، فإن كانت سيرته حسنة فان الله عَزَّوَجَلَّ لم يكن ليخذل وليه، فإن تكون سيرته ردية فقد تكفيه مساويه، فلو جهدت أن تعمل به أكثر مما عمله في <sup>(٤)</sup> معاصي الله عَزَّوَجَلَّ ما قدرت عليه.

يا عبد الله وحدثني أبي، عن آبائه، عن علي عليه السلام، عن النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه، أنه قال: أدنى الكفر أن يسمع الرجل من <sup>(٥)</sup> أخيه الكلمة فيحفظها عليه يريد أن يفصح بها **﴿أَوْلَئِكَ لَا خَلَقَ لَهُمْ﴾** <sup>(٦)</sup>.

يا عبد الله، وحدثني أبي، عن آبائه، عن علي عليه السلام أنه قال: من قال في مؤمن ما رأى عيناه، وسمعت أذناته، ما يشينه ويهدم <sup>(٧)</sup> مروءته فهو من الذين قال الله عَزَّوَجَلَّ **﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشْيَعَ الْفَحْشَةُ فِي الْأَدِيرَةِ إِنَّمَا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾** <sup>(٨)</sup>

(١) أثبناها من بعض نسخ الحديث.

(٢) هذا الحديث ساقط من النسخة الثانية من المخطوطات.

(٣) في بعض نسخ الحديث سيرته وما يليها، ولكن الأقرب للمعنى ما أثبناها كما في بعض نسخ الحديث.

(٤) في بعض نسخ الحديث عمل من، والأخرى مما عمل به في معاصي.

(٥) في بعض نسخ الحديث عن.

(٦) **﴿إِنَّ الَّذِينَ يَشْرِكُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثُمَّاَ قَاتِلُوا أَوْلَئِكَ لَا خَلَقَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ وَلَا يُحَكِّمُهُمْ اللَّهُ وَلَا يَنْهَا إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَلَا يُؤْخِيْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾** سورة آل عمران، الآية: ٧٧.

(٧) يهدم ساقطة في بعض نسخ الحديث.

(٨) سورة النور، الآية: ١٩.

يا عبد الله، وحدثني أبي، عن أبيه، عن علي عليه السلام، إنه قال: من روى عن أخيه المؤمن رواية يريد بها هدم مروءته وثبله، أويقه<sup>(١)</sup> الله بخطبته حتى يأتي بمحرج مما قال، ولن يأتي بالمحرج منه أبداً، ومن أدخل على أخيه المؤمن سروراً فقد أدخل على رسول الله صلوات الله عليه وآله وسالم سروراً، ومن أدخل على رسول الله صلوات الله عليه وآله وسالم سروراً فقد سر الله، ومن سر الله فحقيقة على الله عَزَّوَجَلَّ أن يدخله جنته<sup>(٢)</sup>.

ثم إنني أوصيك بتقوى الله، وإيثار طاعته، والاعتصام بحبله، فإنه من اعتصر بحبل الله فقد هدي إلى صراط مستقيم، فاتق الله ولا تؤثر أحداً على رضاه وهواه، فإنه وصية الله عَزَّوَجَلَّ إلى خلقه لا يقبل منهم غيرها، ولا يعظم سواها<sup>(٣)</sup>.

واعلم أن الخلق لم يوكلا بشئ أفضل<sup>(٤)</sup> من التقوى، فإنه وصيتنا<sup>(٥)</sup> أهل البيت، فان استطعت أن لا تناول من الدنيا شيئاً تسأل عنه غداً فافعل.

قال عبد الله بن سليمان: فلما وصل كتاب الصادق عليه السلام إلى النجاشي نظر فيه، وقال: صدق والله الذي لا إله إلا هو مولاي، فما عمل أحد بما في هذا الكتاب إلا نجا.

فلم يزل عبد الله يعمل به أيام حياته.



فهذه الرسالة رائعة من ر罔اع سياسة إدارة الحكم، والسير مع الرعية، وباقة

(١) ويق ييق ويقا هلك، واو بق، ايقا اهلكه، ويقال اويقت فلان ذنبه اي اهلكته.

(٢) في بعض نسخ الحديث العجنة.

(٣) في بعض نسخ الحديث سواداً.

(٤) في بعض نسخ الحديث اعظم.

(٥) في بعض نسخ الحديث وصية أهل البيت

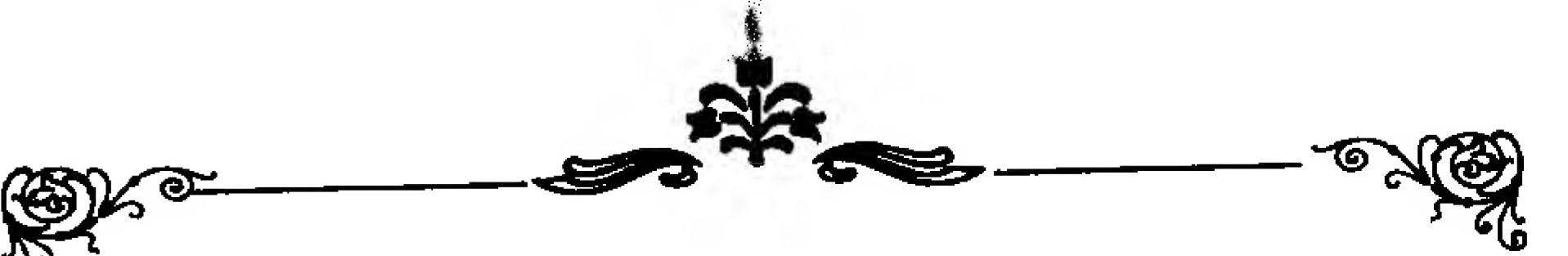
جميلة من مكارم الأخلاق التي إن اجتمعا في أهل بلد وحاكمها عاش أبناءه حياة سعيدة ملئها التألف والمودة، والمحبة والرعاية، والتكافل الاجتماعي بينهم، والنجاة من الله تعالى<sup>(١)</sup>.

— محمد —

---

(١) إلى هنا نشرت في مجلة (علوم الحديث) الصادرة عن كلية علوم الحديث - طهران، نصف سنوية - العدد ٢٢، السنة الحادية عشرة، رجب المرجب - ذي الحجة العرام ١٤٢٨هـ، مع بعض التغيير والإضافة.





# الرسالة البهية

## في سيرة الحكم مع الرعية

«شرح رسالة والي الأهواز النجاشي  
إلى الإمام الصادق عليه السلام وجوابها»



الرسالة البهية  
في سيرة الحاكم مع الرعية  
شرح رسالة والي الأهواز النجاشي إلى الإمام الصادق عليه السلام وجوابها،

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

أطاك الله بقاء سيدي وجعلني من كل سوء فداء، ولا أراني فيه مكروراً فانه ولبي ذلك وال قادر عليه، اعلم يا سيدي و مولاي اني بليت بولاية الاهواز فان رأى سيدتي و مولاي ان يحد لي حدأ، والحد هو الحاجز بين الشيئين الذي يمنع اختلاط احدهما بالآخر، يقال حدثت كذا جعلت له حدا يميزة، او يمثل لي مثلاً، والمثل هو القول في شيء يشبه قوله في شيء آخر بينهما مشابهة ليبين احدهما الاخر ويصوره، لاستدل به على ما يقربني إلى الله عليه السلام وإلى رسوله، ويلخص في كتابه ما يرى لي العمل به، وفيما ابذه وابتذه، وأين أضع زكاني؟، وفيمن أصرفها؟، ويعن آنس؟، وإلى من أستريح؟، ويعن أثق، وأمن، والجأ إليه في سري؟، فعسى أن يخلصني الله بذلك بهدايتك ودلالتك، فإنك حجة الله على خلقه وأمينه في بلاده، لا زالت نعمته عليك برحمته، فاشر على يا مولاي بما يرى رأيك في الكتاب يا سيدتي بسلامتك وسلامة من قبلك ومن يعنيك أمره موفقاً إن شاء الله.

فأجابه أبو عبد الله عليه السلام :

❖ استفتاح الكتاب:-

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

دلالة على استحباب استفتاح أي كتاب أو خطبة أو رسالة باسم الله الرحمن

الرحيم، أي استفتح كتابي أو اكتب كتابي هذا باسم الله تعالى، الذي وسعت رحمته كل شيء، وابتدىء قولي مستعينا به، وناهجا طريقة، ومهتميا بهداه، بتوفيق منه، وعلى بركته، دون أحد سواه.

الرحمن الرحيم أي منبع الرحمة والإحسان لعباده المؤمنين، ومنهل العطاء والعطف لجميع خلقه أجمعين.

وما نزل كتاب من السماء إلا وأوله «بسم الله الرحمن الرحيم»، وقد أصبحت هذه الجملة شعارا خاصا لل المسلمين دون غيرهم من الديانات الأخرى، يستفتحون بها كتاباتهم وخطاباتهم ورسائلهم.

وروي انه إذا قال العبد باسم الله الرحمن الرحيم قال الله جل جلاله: بدأ عبدي بآسمي وحق علي أن اتمم له أمره وأبارك له في أحواله<sup>(١)</sup>.

ففي كتاب الكافي عن محمد بن يحيى عن علي بن الحسين بن علي عن عبادة بن يعقوب عن عمرو بن مصعب عن فرات بن أحنف عن أبي جعفر عليه السلام قال: سمعته يقول: أول كل كتاب نزل من السماء باسم الله الرحمن الرحيم فإذا قرأت باسم الله الرحمن الرحيم فلا تبالي أن لا تستعيد، وإذا قرأت باسم الله الرحمن الرحيم سترتك فيما بين السماوات والأرض<sup>(٢)</sup>.

وبها يعرف انقضاء سور القرآن وابتداء الأخرى، فعن صفوان الجمال أنه قال: قال أبو عبد الله عليه السلام: ما أنزل الله من السماء كتابا إلا وفاتهاه «بسم الله الرحمن الرحيم» وإنما كان يعرف انقضاء السورة بنزول باسم الله الرحمن الرحيم ابتداء لآخرى<sup>(٣)</sup>.

(١) عيون أخبار الرضا عليه السلام - الشيخ الصدوق ٢٦٩/٢.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٣١٣/٣.

(٣) تفسير نور الثقلين - الشيخ الحوزي ١/٥.

فهي جملة عظيمة ذات مضامين عالية ومعانٍ شريفة، وقد روى الشيخ الصدوق في توحيدِه، قال: حدثنا أبي نَعَمَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ، قال: حدثنا سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمد، عن القاسم بن يحيى، عن جده الحسن بن راشد، عن عبد الله بن سنان، قال: سألت أبا عبد الله نَعَمَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عن بسم الله الرحمن الرحيم، فقال: الباء بها إله، والسين سباء الله والميم مجد الله. وروي بعضهم: ملك الله، والله إله كل شيء، الرحمن بجميع خلقه، والرحيم بالمؤمنين خاصة<sup>(١)</sup>.

وفي توحيد الشيخ الصدوق أيضاً يأسناده إلى أبي عبد الله نَعَمَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ - حديث طويل - وفيه قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: من حزنه أمر يتعاطاه فقال بسم الله الرحمن الرحيم، وهو يخلص الله «مخلص الله» ويقبل بقلبه إليه، لم ينفك من إحدى اثنتين إما بلوغ حاجته في الدنيا، وأما تعلله عند ربه وتدخله لديه، وما عند الله خير وأبقى للمؤمنين<sup>(٢)</sup>.

بل هي أقرب الكلمات والمعانٍ دلالة إلى الاسم الأعظم كما روي عن محمد بن سنان عن الإمام الرضا عَلَيْهِ الْكَفَافُ انه قال بسم الله الرحمن الرحيم أقرب إلى اسم الله الأعظم من سواد العين إلى بياضها<sup>(٣)</sup>.

ولشدة الاعتناء بها وأهميتها ورد في رسمها وكيفية كتابتها والاهتمام بها ما يلفت النظر منها كما في الكافي عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن محمد بن علي، عن الحسن بن علي، عن يوسف بن عبد السلام عن سيف بن هارون مولى آل جعده، قال: قال أبو عبد الله نَعَمَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: اكتب بسم الله الرحمن الرحيم من أجود كتابك ولا تمد الباء حتى ترفع السين<sup>(٤)</sup>.

(١) التوحيد - الشيخ الصدوق ص ٢٣٠.

(٢) التوحيد - الشيخ الصدوق ص ٢٣٢.

(٣) عيون أخبار الرضا عَلَيْهِ الْكَفَافُ - الشيخ الصدوق ٩/١ - ١٠.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ٦٧٢/٢.

وفيه عن علي بن الحكم عن الحسن بن السرى عن أبي عبد الله عليه السلام قال: لا تكتب باسم الله الرحمن الرحيم الفلان، ولا بأس أن تكتب على ظهر الكتاب لفلان<sup>(١)</sup>.

حتى نبه أهل البيت إلى عدم تركها وإهمالها في كتاباتهم حتى لو كتب بعدها شعر، لأن الله عليه السلام يمتحن عباده بتركها وإهمالها، فروى الكليني في الكافي عن محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد عن عمر بن عبد العزيز عن جميل بن دراج قال: قال أبو عبد الله عليه السلام لا تدع باسم الله الرحمن الرحيم وإن كان بعده شعر<sup>(٢)</sup>.

وفيه عن الصادق عليه السلام حديث طويل وفيه، ولربما ترك بعض شيعتنا في افتتاح أمره باسم الله الرحمن الرحيم فيمتحنه الله عليه السلام بمكرهه لينبهه على شكر الله تبارك وتعالى والثناء عليه، ويتحقق عنه وصمة تقصيره<sup>(٣)</sup> عند تركه قول باسم الله الرحمن الرحيم<sup>(٤)</sup>.

### ✿ صُنْعَ اللَّهِ تَعَالَى: -

حاطك الله بصنعه، الإحاطة تارة مكانية أي يحيط به من كل مكان، كقوله تعالى **﴿إِنَّمَا يَكُلُّ شَنَوْ تُحِيطُ﴾**<sup>(٥)</sup> أي يحفظه ويرعاه مما حوله. وأخرى إحاطة بالشيء علما كقوله تعالى **﴿إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ تُحِيطُ﴾**<sup>(٦)</sup> والإحاطة هنا هو العلم بوجود الشيء وحدوده، ومكتنون أمره وغرضه، وماهية أصله وعناصره، ومقدار نفعه وضره، وهذه الإحاطة والعلم لا تكون إلا لله عليه السلام.

(١) الكافي - الشیخ الكلینی ٢/٦٧٢ - ٦٧٣.

(٢) الكافي - الشیخ الكلینی ٢/٦٧٢.

(٣) محق الشن: أبطله ومحاه. والوصمة: العار والغريب.

(٤) التوحيد - الشیخ الصدوق ص ٢٣١.

(٥) سورة فصلت، الآية: ٥٤.

(٦) سورة آل عمران، الآية: ١٢٠.

والى هذا أشار أمير المؤمنين علي عليهما السلام في إحدى خطبه إذ قال عليهما السلام: ... لكن أحاط بها علمه وأتقنها صنعه أي هو في الأشياء بالإحاطة والتدبير وعلى غير ملامسة<sup>(١)</sup>. وعلق المولى المازندراني في شرحه على الكافي: إن قوله عليهما السلام لكن أحاط بها علمه وأتقنها صنعه: أي بإفاضته على كل شيء ما يليق به، إذ المقصود من هذا القول هو الإثبات دون النفي «أي هو في الأشياء بالإحاطة» أي بإحاطة علمه بها ونفوذه في بواسطتها بحيث لا يخفى عليه ضمائر المضمررين ونجوى المتخالفين وحركة الجفون وخيانة العيون وأسرار القلوب وموارد الغيوب ورجمع الحنين وانقلاب الجنين، «والتدبير على غير ملامسة» أي بتدبير الأشياء ورعايتها مصالحها من غير ملامسة بها ولامسة لها؛ لأن ذلك من صفات الأجسام وقدسه تعالى متزه عن الاتصاف بها<sup>(٢)</sup>.

وترى كثير من خطابات الأئمة عليهما السلام وكلامهم اشارة إلى هذا الصنع الإلهي والتدبير الرباني والتقدير الحكيم لمصلحة الإنسان، ومنها رسالة أمير المؤمنين عليهما السلام إلى أهل مصر، أرسلها مع قيس بن سعد وقد سار بها في سبع نفر من أصحابه حتى دخل مصر فصعد - المنبر فامر بكتاب معه فقرئ على الناس، فيه: بسم الله الرحمن الرحيم من عبد الله علي أمير المؤمنين إلى من بلغه كتابي هذا من المسلمين، سلام عليكم فإني أحمد الله إليكم الذي لا إله إلا هو. أما بعد فإن الله بحسن صنعه وتقديره وتدبره اختار الإسلام دينا لنفسه وملائكته ورسله، وبعث به الرسل إلى عباده وخاص من انتجب من خلقه فكان مما أكرم الله به هذه الأمة وخصهم به من الفضيلة أن بعث محمدا عليهما السلام إليهم فعلمهم الكتاب والحكمة والسنن والفرائض، وأدبهم لكيما يهتدوا، وجمعهم لكيما لا يتفرقوا، وزكاهم لكيما يتظهروا، فلما قضى من ذلك ما عليه قبضه الله إليه فعليه صلوات الله وسلامه ورحمته ورضوانه إنه

(١) الكافي - الشيخ الكليني ١٣٧/١.

(٢) شرح أصول الكافي - المولى المازندراني ١٥٨/٤ - ١٥٩.

حميد مجید<sup>(١)</sup>. وقد يدخل كلا المعنين مجازا في قوله تعالى **﴿وَلَنُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْقَ﴾**<sup>(٢)</sup> أي لتحفظ وترعى بمرأى مني لا أكلك إلى غيري، مع إحاطته **﴿وَلَنُعْلَمَ بِكُلِّ مَا يَلْعَجُ النَّفْسَ مِنْ وَسَاسِ الشَّيْطَانِ وَمَخَاوِفِ الْإِنْسَانِ، وَمَا فِي غَيْوَبِ هَوَاهَا، وَحَدْوَدَهَا وَمَقْدَرَاتَهَا، وَمَا يَنْفَعُهَا وَمَا يَضُرُّهَا، وَمَا يَعْرُضُ عَلَيْهَا وَغَيْرُ ذَلِكَ، فَإِنَّهُ﴾**<sup>(٣)</sup> لكل شيء حافظ، ورقيب عليم.

والصنيع هو الإحسان والمعروف، وكل ما اصطنع من خير كالصنيع وجمعها صنائع، والاصطناع افتعال من الصنيع وهي العطية والكرامة والإحسان.

أما قوله تعالى **﴿وَأَنْطَنَتَكَ لِنَفْيِ﴾**<sup>(٤)</sup> **﴿أَيْ رَبِّيْتَكَ وَأَدْبَرْتَكَ وَجَعَلْتَكَ خَالِصَتِيْ، وَاحْتَصَصْتَكَ بِكَرَامَتِيْ﴾** وهي منزلة من القرب له **﴿وَلَكَ وَالْتَّكْرِيمُ﴾**.

فقوله **﴿حَاطَكَ اللَّهُ بِصَنْعِهِ، وَمَا يَأْتِي بَعْدِهِ﴾**، هو دعاء صريح من الإمام الصادق **عليه السلام** للنجاشي وهذا فيه دلالة على المدح، أي حفظك الله **عليه السلام** برعايته وإحسانه وسوابغ الآله، الموجبة لقوة إيمانك وزيادة يقينك ووضوح بصيرتك، بالسلامة من المعاichi والأثام، والكفر والظلم وسفك الدم الحرام، وبغضنا أهل البيت **عليه السلام**، فإن من حسن صنع الله **عليه السلام** أن يستبصر العباد إلى محبة أهل البيت **عليه السلام** وولايتهم.

فقد روى أحمد بن محمد بن خالد البرقي في المحاسن، عن أبيه، عن النضر، عن الحلي، عن أبي المغرا، عن أبي جعفر **عليه السلام**، قال: إني لأعلم أن هذا الحب الذي تحبونا ليس بشئ صنعتموه ولكن الله صنعه<sup>(٤)</sup>.

ويترشد بمعرفة صنيع الله تعالى إلى نعم الله عليه حتى يؤدي وجوب شكره

(١) كتاب الغارات - الثقفي ٢١٠/١.

(٢) سورة طه، الآية: ٣٩.

(٣) سورة طه، الآية: ٤١.

(٤) المحاسن - البرقي ١٤٩/١.

وطاعته، وروى المفيد في الإرشاد انه مما حفظ عن أبي جعفر عليه السلام في وجوب المعرفة بالله تعالى ويدينه، قوله: وجدت علم الناس كلهم في أربع:

أولها: أن تعرف ربك.

والثاني: أن تعرف ما صنع بك.

والثالث: أن تعرف ما أراد منك.

والرابع: أن تعرف ما يخرجك عن دينك.

وهذه أقسام تحيط بالمفروض من المعارف، لأنه أول ما يجب على العبد معرفة ربها جل جلاله - فإذا علم أنَّ له إلهاً، وجب أن يعرف صنعه إليه، فإذا عرف صنعه عرف به نعمته، فإذا عرف نعمته وجب عليه شكره، فإذا أراد تأدية شكره، وجب عليه معرفة مراده ليطيعه بفعله، وإذا وجب عليه طاعته، وجب عليه معرفة ما يخرجه من دينه ليجتنبه فتخلص له طاعة ربها وشكر إنعامه<sup>(١)</sup>.

ومما قيل عن بعض الحكماء: إن الله تعالى إذا أحب عبداً فقده كما يتفقد الصديق صديقه<sup>(٢)</sup>.

وقال سعيد بن أبي كاهل:

نعم الله فينا ربنا \* وصنع الله، والله صنع<sup>(٣)</sup>

❖ لطف الله عليه السلام:-

ولطف بيته، اللطف هو الرفق بالعباد وهدائهم، والبر بهم من حيث لا يعلمون، بما يقربهم من الطاعة ويبعدهم عن المعصية، بتوفيق من الله عليه السلام

(١) الإرشاد - الشيخ المفيد ٢٠٣/٢.

(٢) مفردات غريب القرآن - الراغب الأصفهاني ص ٢٨٧.

(٣) تاج العروس - الزبيدي ١١/٢٨٥.

وعصته، بكمال العقل، ووضوح الأدلة، وإيجاد القدرة على التكليف عند العبد، كما قال تعالى **﴿اللَّهُ لَطِيفٌ يُعْبَادُونَ﴾**<sup>(١)</sup>، ويعكسه قوله تعالى **﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ يُعِظِّلُ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنَاهُمْ حَتَّىٰ يُبَيِّنَ لَهُمْ مَا يَتَّقَوْنَ إِنَّ اللَّهَ يُكَلِّ شَفَوْنَ حَلِيمَةَ﴾**<sup>(٢)</sup> أي سلب اللطف عنهم والتوفيق بعد إذ هداهم، بعد ما عملوا بأهوائهم بما لا يرضاه **﴿شَفَوْنَ﴾**، لا بسلب الإيمان منهم، فإنه تعالى بعد ذلك لو منعهم الطافه وبره لم يكن مخلا بواجب، فأوكلهم إلى أنفسهم. لأن الله عادل لا يظلم أحدا، ولا يترك الواجب كاللطف بإنزاله الكتب وإرسال الأنبياء وهداية العباد، كما قال تعالى **﴿كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ﴾**<sup>(٣)</sup>.

على أن هذا اللطف لا ينافي الاختيار عند العبد، على حد لا يوجب الإلزام للعبد والجبر وذلك بإعدام مسببات المعاشي والآثام منه **﴿شَفَوْنَ﴾**، فلا سبيل للمكلف إلا طريق الهدایة، لأن هذا ينافي التكليف الاختياري **﴿لِيَهُمْ لَكَ مَنْ هَلَكَ عَنْهُ بَيْتَنَتَرَ﴾**<sup>(٤)</sup>.

وفي الكافي عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن الحسن وعلان، عن أبي طالب القمي، عن رجل، عن أبي عبد الله **عليه السلام** قال: قلت أجب الله العبد على المعاشي؟ قال: لا، قلت: ففوض إليهم الأمر؟ قال: لا، قال: قلت: فماذا؟ قال: لطف من ربك بين ذلك<sup>(٥)</sup>.

ومما ورد عن الإمام الصادق **عليه السلام** في فضل اللطف إذا حل في قلب العبد: إن أولى الألباب الذين عملوا بالفكرة حتى ورثوا منه حب الله، فإن حب الله إذا ورثه القلب استضاء به وأسرع إليه اللطف، فإذا نزل متزلا صار من أهل الفوائد،

(١) سورة الشورى، الآية: ١٩.

(٢) سورة التوبة، الآية: ١١٥.

(٣) سورة الأنعام، الآية: ٥٤.

(٤) سورة الأنفال، الآية: ٤٢.

(٥) الكافي - الشيخ الكليني ١٥٩/١

فإذا صار من أهل الفوائد تكلم بالحكمة، فإذا تكلم بالحكمة صار صاحب فطنة، فإذا نزل منزلة الفطنة عمل في القدرة. فإذا عمل به ما في القدرة عرف الأطباقي السبعة، فإذا بلغ هذه المنزلة جعل شهوته ومحبته في خالقه، فإذا فعل ذلك نزل منزلة الكبارى فعاين ربه في قلبه وورث الحكم بغير ما ورثه الحكماء ورثوا الحكم بالصمت، وأن العلماء ورثوا العلم بالطلب، وأن الصديقين ورثوا الصدق بالخشوع وطول العبادة، فمن أخذه بهذه السيرة إما أن يسفل وأما أن يرفع، وأكثرهم الذي يسفل ولا يرفع إذا لم يرع حق الله ولم يعمل بما أمر به، فهذه صفة من لم يعرف الله حق معرفته فلم يحبه حق محبته، فلا يغرنك صلاتهم وصيامهم وروایاتهم وعلومهم فإنهم حمر مستنفرة<sup>(١)</sup>.

### ﴿ مِنَّهُ اللَّهُ يَعْلَمُ ﴾

والمن من الميّنة وهي النعمة والإحسان، ومن عليه بهذا أنعم عليه به، وامتن عليه قرعه بمنه وصنعيه، والمنان من الأسماء الحسنة وهو المعطي ابتداء. ومن الناس كثير من الذي لا يعطي شيئاً إلا ميّنة، ويُعَدُ على من أعطى، وهي صفة مذمومة في الإنسان.

والمن تارة يكون بالفعل، وأخرى من بالقول، أما الفعل كقوله تعالى ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> أي أفادهم عليهم النعمة وأجزلها، ونحو قوله تعالى ﴿ كَذَلِكَ حَكَّنَمْ قَنْ قَبْلَ فَمَبْرَكَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾<sup>(٣)</sup> ﴿ اللَّهُ يَعْلَمُ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾<sup>(٤)</sup>، وهذا الوجه يكون مجازاً لغير الله يُعْلَمُ، وحقيقة له تعالى.

أما ميّنة القول فهي أمر قبيح بين الناس ومذموم، وهي أن يُعَدُ لأخيه ما عمله

(١) كفاية الأثر - الخزاز القمي ص ٢٥٧ - ٢٥٨.

(٢) سورة إل عمران، الآية: ١٦٤.

(٣) سورة النساء، الآية: ٩٤.

(٤) سورة إبراهيم، الآية: ١١.

له من الصنائع والمعروف، ولذا قيل المَنْ أخو المَنْ، أي الامتنان بتعدد صنائع المعروف أخو القطع والهدم.

وفي قوله تعالى مخاطباً الأعراب **﴿يَمْنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلْ لَا تَمْنُوا عَلَيَّ إِنْتَمْ كُمْ بِلَّهُ يَعْلَمُ عَلَيْكُمْ أَنَّ هَذَا كَمْ لِلْإِيمَانِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾**<sup>(١)</sup> فصدر المَنْ بالقول في هذه الآية الكريمة من الأعراب، والمن من الله يحيى بالفعل أن هداهم إلى الإيمان وانعم عليهم بلطفه.

وقد روى الشيخ الصدوق في التوحيد عن أبيه **رَحْمَةُ اللَّهِ** قال: حدثنا أحمد بن إدريس، عن محمد بن أحمد بن يحيى ابن عمران الأشعري، عن محمد بن السندي، عن علي بن الحكم، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله **عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ** قال: ما من قبض ولا بسط إلا والله فيه المَنْ والابتلاء<sup>(٢)</sup>.

وفي الكافي عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن موسى، عن غياث، عن إسحاق بن عمار، عن أبي عبد الله **عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ** قال: قال رسول الله **صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ**: إن الله تبارك وتعالى كره لي ست خصال وكرهتها للأوصياء من ولدي وأتباعهم من بعدي منها المَنْ بعد الصدقة<sup>(٣)</sup>.

وفيه أيضاً عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبد الله رفعه، قال: قال أبو عبد الله **عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ**: المَنْ يهدم الصناعة<sup>(٤)</sup>.

فقوله **عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ**: ولطف بيته أي سددك الله تعالى وهداك إلى ما يقربك لطاعته ويبعدك عن معصيته، وعصمك بلطفه عن ترك الواجبات واجتناب المحرمات، وأفاض عليك من نعمه وإحسانه، وإرشاده لك بيته دليل إلى الحسنات، وتوفيقك لفعل الخيرات، وجعل طريقك واضحاً للصالحات.

(١) سورة العجرات، الآية: ١٧.

(٢) التوحيد - الشيخ الصدوق ص ٣٥٤.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٤/٢٢.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ٤/٢٢.

وفي أمالی الطوسي، عنه، قال: أخبرنا الحسين بن عبید الله، عن علی بن محمد العلوی، قال: حدثنا الحسين بن صالح بن شعیب الجوھری، قال: حدثنا محمد بن یعقوب الكلینی، عن علی بن محمد، عن إسحاق بن إسماعیل النیسابوری، قال: حدثنا الحسن بن علی «صلوات الله علیه» أن الله یعکب بمنه ورحمته، لما فرض عليکم الفرائض، لم یفرض ذلك عليکم لحاجة منه إلیه، بل رحمة منه، لا إلہ إلا هو، یمیز الغیث من الطیب، ولیبتلی ما فی صدورکم، ولیمحض ما فی قلوبکم، ولتسابقوا إلی رحمته، ولتفاضل منازلکم فی جنته، ففرض عليکم الحج والعمرة وأقام الصلاة وإیتاء الزکاة والصوم والولاية، وجعل لكم بابا لتفتحوا به أبواب الفرائض مفتاحا إلی سبله، ولو لا محمد ﷺ والأوصیاء من ولدہ ﷺ کتنم حیاری كالبهائم، لا تعرفون فرضا من الفرائض، وهل تدخل قریة إلا من بابها، فلما مئن عليکم بإقامة الأولیاء بعد نبیکم ﷺ قال «الیوم أکملت لكم دینکم وآتیتکم علیکم نعمی ورضیت لكم الإسلام دیناً»<sup>(١)</sup> ففرض عليکم لأولیائه حقوقا وأمرکم بادانها إلیهم، ليحل لكم ما وراء ظهورکم من أزواجکم وأموالکم وماکلکم ومشاریکم، ویعرفکم بذلك البرکة والنماء والثروة لیعلم من یطبعه منکم بالغیب، ثم قال ﷺ «قُل لَا أَسْأَلُكُمْ هَذِهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوْدَةُ فِي الْقُرْبَى»<sup>(٢)</sup>. فاعلموا أن من یبخل فیإنما یبخل عن نفسه، إن الله هو الغنی وأنتم الفقراء إلیه، فاعملوا من بعد ما شتم فسیری الله عملکم ورسوله والمؤمنون ثم تردون إلى عالم الغیب والشهادة فینبئکم بما کنتم تعملون، والعاقبة للمتقین، ولا عدوان إلا على الظالمین<sup>(٣)</sup>.

(١) سورة المائدۃ، الآیة: ٣.

(٢) سورة الشوری، الآیة: ٢٣.

(٣) الامالی - أبو علی الطوسي ص ٦٥٤ - ٦٥٥.

## ﴿ كلاعة الله ﴿ ورعايته: -

وكلاك برعايته فانه ولی ذلك، الكلاعة حفظ الشيء وتبقيته، وكلاك أي حفظك وحرسك، ويقال كلاك الله وبلغ بك أكلاً العمر أي أخره وأبعده.

أي حفظك الله وحرسك يا عبد الله من كل مكروره، وأطوال عمرك برعايته واحسانه، وجميل صنعه وفضله، بمنه عليك ولطفه، ومشيء قدرته وجلاله، انه ولی ذلك ومهيمن عليه، ولا احد سواه قادر عليه.

## ﴿ تفصيل الخطاب: -

أما بعْد: وهذه الكلمة تقال لفصل الخطاب، أي بعد حمد الله ودعائي لك، فقد جاءني رسولك جمع الرسل، والرسول يطلق على حامل القول وحافظه أي يحمل رسالة شفهية كلامية، وأخرى لحامل الرسالة أي الرسالة المكتوبة، وهنا أرسل النجاشي رسوله برسالة مكتوبة، لقوله ﴿ ﴾: بكتابك أي رسالتك الممضاة بختمك، فقرأته أي الكتاب وفهمت ما فيه من ابتلائك وقلقك بما وليت من ولاية الأهواز وجميع ما ذكرته لي فيه بما أرى من رأيي من رسم حَدَّ، وهو الحاجز بين الشيئين الذي يمنع اختلاط أحدهما بالأخر فيحده ويميزه عنه، وبيان مثال، وهو تمثيل في شيء مع آخر بينهما مشابهة ليوضح أحدهما الآخر ويصوّره، فيما يبعدك عن الريبة والشبهات في الواقع والأمور وتعاملك مع الناس، وبما يقربك إلى الله ﴿ ﴾ والى رسوله الكريم ﴿ ﴾، وسألت عنه في رسالتك في كيفية العمل والتعامل مع الرعية؟، وفيما تبذل للناس من العطايا، وفيما تبتذله وتمتهنه وتهمله؟، وأين تضع زكاتك؟، وفيمن تصرفها؟، وبمن تأنس في وحشتك؟، والى من تثق بأمورك، وبمن تؤمن على سرك، وتلجأ إليه في نوائبك وخصوصياتك؟، والطريق للنجاة من الله ﴿ ﴾ في سيرتك وسلوكك؟.

وزعمت، من زعم الرجل إذا قال قوله فيه مظنة الصدق والكذب، أو ما

يشك في قوله أو يعتقد كذبه، وقد يستعمل على الزعم بالقول أي المطلق وال مجرد من أي شبهة أو تهمة كما في مقامنا هذا، إنك بليت، من البلاء وهو الاختبار والامتحان سواء كان في الخير أو الشر.

### ﴿ ولایة الاهواز: -﴾

بولاية أمر الاهواز وإدارة شؤونها، قال الحموي في معجم البلدان: الاهواز: آخره زاي، وهي جمع هوز، وأصله حوز، فلما كثر استعمال الفرس لهذه اللفظة غيرتها حتى أذهبت أصلها جملة، لأنه ليس في كلام الفرس حاء مهملا، وإذا تكلموا بكلمة فيها حاء قلبوها هاء فقالوا في حسن هسن، وفي محمد محمد، ثم تلقفها منهم العرب فقلبت بحكم الكثرة في الاستعمال، وعلى هذا يكون الاهواز اسماء عربيا سمي به في الإسلام، وكان اسمها في أيام الفرس خوزستان، وفي خوزستان مواضع يقال لكل واحد منها خوز كذا، منها: خوزبني أسد وغيرها، فالاهواز اسم للكورة بأسيرها، وأما البلد الذي يغلب عليه هذا الاسم عند العامة اليوم فإنما هو سوق الاهواز، وأصل الحوز في كلام العرب مصدر حاز الرجل الشيء يحوزه حوزا إذا حصله وملكه، قال أبو منصور الأزهري: الحوز في الأرضين أن يتغذىها رجل ويبين حدودها فيستحقها فلا يكون لأحد فيها حق فذلك الحوز، هذا لفظه، حكاه شمر بن حمدوية، وقرأت بعد ما أثبته عن التوزي أنه قال: الاهواز تسمى بالفارسية هرمشير، وإنما كان اسمها الأخواز فعربها الناس فقالوا الاهواز، وانشد لأعرابي:

لا ترجعن إلى الأخواز ثانية قعيقان، الذي في جانب السوق  
ونهر بط الذي أمسى يؤرقني فيه، البعوض بلبس غير تشفيق  
وقال أبو زيد: الاهواز اسمها هرمز شهر وهي الكورة العظيمة التي ينسب  
إليها سائر الكور، وفي الكتب القديمة أن سابور بنى بخوزستان مدینتين سمي  
إحداهما باسم الله ~~بهر~~، والأخرى باسم نفسه ثم جمعها باسم واحد وهي هرمزداد

سابور، ومعناه عطاء الله لسابور، وسمتها العرب سوق الأهواز ي يريدون سوق هذه الكورة المحوزة، أو سوق الأهواز، باللغاء المعجمة، لأن أهل هذه البلاد بأسراها يقال لهم الخوز، وقيل: إن أول من بني الأهواز أردشير وكانت تسمى هرمز أردشير، وقال صاحب كتاب العين: الأهواز سبع كور بين البصرة وفارس، لكل كورة منها اسم ويجمعهن الأهواز ولا يفرد الواحد منها بهوز ...

والأهواز: كورة بين البصرة وفارس، وسوق الأهواز من مدنها كما قدمناه، وكور الأهواز: سوق الأهواز، ورامهرمز، وإيذج، وعسكر مكرم، وتستر، وجنديسابور، وسوس، وسرق، ونهر تيرى، ومنادر، وكان خراجها ثلاثة ألف ألف درهم، وكانت الفرس تقطع عليها خمسين ألف درهم، وقال مسعر بن المهلل: سوق الأهواز تخترقها مياه مختلفة، منها: الوادي الأعظم وهو ماء تستر يمر على جانبها ومنه يأخذ واد عظيم يدخلها، وعلى هذا الوادي قطرة عظيمة عليها مسجد واسع، وعليه أرجاء عجيبة ونواعير بديعة، وما زه في وقت المدود أحمر يصب إلى الباسيان والبحر، ويخترقها وادي المسرقان وهو من ماء تستر أيضاً ويخترق عسكر مكرم، ولون مائه في جميع أوقات نقصان المياه أبيض ويزداد في أيام المدود بياضاً، وسكرها أجود سكر الأهواز، وعلى الوادي الأعظم شاذروان حسن عجيب متقن الصنعة معمول من الصخر المهندي يحبس الماء على أنهار عده، وبإذنه مسجد لعلي بن موسى الرضا، رضي الله عنه، بناء في اجتيازه به وهو مقبل من المدينة يريد خراسان، وبها نهر آخر يمر على حفافاتها من جانب الشرق يأخذ من وراء واد يعرف بشوراب، وبها آثار كسرية، قال: وفتحت الأهواز فيما ذكر بعضهم على يد حرقوص بن زهير بتأمير عتبة بن غزوان أيام سيره إليها في أيام تمصيره البصرة وولايته عليها، وقال البلاذري: غزا المغيرة بن شعبة سوق الأهواز في ولايته بعد أن شخص عتبة ابن غزوان من البصرة في آخر سنة ١٥هـ، أو أول سنة ١٦هـ، فقاتله البيروان دهقانها ثم صالحه على مال، ثم نكث فغزاها أبو موسى الأشعري حين وله عمر البصرة بعد المغيرة ففتح سوق الأهواز عنوة، وفتح نهر

تيرى عنوة، وولي ذلك بنفسه في سنة ١٧هـ، وسبى سبياً كثيراً، فكتب إليه عمر أنه لا طاقة لكم بعمارة الأرض فخلوا ما بأيديكم من السبي واجعلوا عليهم الخراج، قال: فرددنا السبي ولم تملكونهم، ثم سار أبو موسى ففتح سائر بلاد خوزستان، وقال أحمد بن محمد الهمداني: أهل الأهواز...، ولا ترى بها وجنة حمراء قط، وهي قتالة للغرباء، على أن حمامها في وقت انكشاف الوباء ونزع الحمى عن جميع البلدان وكل محموم في الأرض فان حمامه لا تنزع عنه ولا تفارقه وفي بدنها منها بقية، فإذا نزعت فقد وجد في نفسه منها البراءة إلا أن تعود لما يجتمع في بطنه من الأخلاط الرديئة، والأهواز ليست كذلك لأنها تعاود من نزعه عنه من غير حدث لأنهم ليس يؤمنون من قبل التخم ولا كثار من الأكل وإنما يؤمنون من عين البلدة، ولذلك كثرت بسوق الأهواز الأفاغي في جبلها الطاعن في منازلها المطل عليها، والجرارات في بيوتها ومنازلها ومقابرها، ولو كان في العالم شيء شر من الأفاغي والجرارات وهي عقارب قتالة تجر ذنبها إذا مشت لا ترفعه كما تفعل سائر العقارب لما قصرت قصبة الأهواز عنه وعن توليده، ومن بليتها أن من ورائها سباخاً ومناقع مياه غليظة، وفيها أنهار تشقد مساليل كنفهم ومياه أمطارهم ومتوضأتهم، فإذا طلعت الشمس طال مقامها واستمر مقابلتها لذلك الجبل قبل تشبّب الصخرية التي فيها تلك الجرارات، فإذا امتلأت يبساً وحراً وعادت جمرة واحدة قدفت ما قبلت من ذلك عليهم وقد انجرت تلك السباخ والأنهار، فإذا التقى عليهم ما انجر من تلك السباخ وما قذفه ذلك الجبل فسد الهواء وفسد بفساده كل شيء يشتمل عليه ذلك الهواء، وحكي عن مشايخ الأهواز أنهم سمعوا القوابل يقلن إنهم ريموا قبلن الطفل المولود فيجدونه محموماً في تلك الساعة يعرفون ذلك ويتحدثون به، ومما يزيد في حرها أن طعام أهلها خبز الأرض ولا يطيب ذلك إلا سخناً، فهم يخبزون في كل يوم في منازلهم فيقدرونها يسجرون بها في كل يوم خمسون ألف تنور، فما ظنك ببلد يجتمع فيه حر الهواء ويخار هذه النيران؟ ويقول أهل الأهواز إن جبلهم إنما هو من غشاء الطوفان تحجر وهو حجر ينبت ويزيد في كل وقت، وسكتها جيد

وثرها كثير لا بأس به، وكل طيب يحمل إلى الأهواز فإنه يستحيل وتذهب راحتة  
ويغطى حتى لا يتتفع به، وقد نسب إليها خلق كثير ..<sup>(١)</sup>.

### ❖ سرور الإمام عليه السلام بالولاية وإساعته: -

فسرني ذلك وأفرجني وأعجبني، وفي الوقت نفسه بعد فرحي أقول، وسأله  
وأحزنني سماع ذلك، ولكنني سأبين لك وسأخبرك بما سأله من أمري في ذلك،  
وما الذي سرني من أمر ولا ينك إن شاء الله تعالى فيما يلي من كتابي.

### ❖ سرور الإمام عليه السلام: -

فأما سروري وفرحي بولايتك فقلت في نفسي عسى أن يغيب والإغاثة النصرة  
والإعانة أي فيعين وينصر الله عليه السلام بك عباده و يجعلك سببا في كشف شدتهم  
ونصرهم، وأن تكون عونا وسندًا لمن كان ملهوفا وهو المظلوم المكروب المضطرب  
الذي ينادي ويستغيث ويتحسر وقد تحرق حزنا خائفا فزعا غير آمن من الأعداء،  
خصوصا إذا كان من أولياء آل محمد عليه السلام ومحببيهم وتابعيهم وناصريهم، ويعز الله  
ولينا بك حتى يصير عزيزا شريفا كريما بالانتصاف له وإكرامه، فترفع ذليلهم وترد  
عليه كرامته وتنصف له، ويسكوا الله عليه السلام بك أجسامهم ويعم خيرك على عارفهم  
بفضلك عليهم و معروفك لهم وتبعك أثارهم، ويقوى الله عليه السلام بك ضعيفهم بنصرك  
إيابا ودفع الظلمة عنه، بإقامة العدل واثبات الحق.

ويطفئ الله عليه السلام بك أي بوجودك وسلطتك وقوتك وعدلك نار المخالفين  
والنواصب وغائزتهم من أعدائنا ومبغضينا وناكري ولايتنا، عنهم أي عن أولياءنا  
ومحبينا وناصرينا.

فإنك بهذه الولاية ربما يجعلك الله سببا ودليلا ويدا له في إغاثة الملهوف،

وأمان الخائف، وإعزاز الذليل، واسوء العراة وخيرهم، وتنمية الضعف، ورد كيد الأعداء خصوصاً عن أولياء آل محمد عليه السلام وشيعتهم.

وفي كتاب حقوق المؤمنين لأبي علي بن طاهر قال: استأذن علي بن يقطين مولاي الكاظم عليه السلام في ترك عمل السلطان فلم يأذن له وقال: لا تفعل فإن لنا بك أنسا، ولإخوانك بك عزا، وعسى أن يجبر الله بك كسرا، ويكسر بك نائرة المخالفين عن أوليائه، يا علي كفارة أعمالكم الإحسان إلى إخوانكم أضمن لي واحدة وأضمن لك ثلاثا، أضمن لي أن لا تلقى أحداً من أوليائنا إلا قضيت حاجته وأكرمه، وأضمن لك أن لا يظللك سقف سجن أبداً ولا ينالك حد سيف أبداً، ولا يدخل الفقر بيتك أبداً، يا علي من سر مؤمننا بنا الله بدا وبالنبي عليه السلام ثنى وينا ثلث<sup>(١)</sup>.

وفي موقف مماثل آخر، ما رواه محمد بن علي بن الحسين بإسناده عن علي بن يقطين قال: قال لي أبو الحسن موسى بن جعفر عليه السلام: إن الله تبارك وتعالى مع السلطان أولياء يدفع بهم عن أوليائه<sup>(٢)</sup>. وفي رواية الصدوق زيادة: أولئك عتقاء الله من النار<sup>(٣)</sup>.

وعن عبد الله بن جعفر في «قرب الإسناد» عن محمد بن عيسى عن علي بن يقطين أو عن زيد، عن علي بن يقطين إنه كتب إلى أبي الحسن موسى عليه السلام: إن قلبي يضيق مما أنا عليه من عمل السلطان، وكان وزيراً لهارون، فان أذنت جعلني الله فداك هربت منه، فرجم العجائب: لا آذن لك بالخروج من عملهم، واتق الله أو كما قال<sup>(٤)</sup>.

ومن هذا وغيره استفيد جواز العمل مع السلطان الجائر ولكن بشرط الإحسان

(١) بحار الأنوار - العلامة المجلسي ٤٨/١٣٦.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٥/١١٢.

(٣) من لا يحضره الفقيه - الشيخ الصدوق ٣/١٧٦.

(٤) قرب الإسناد - الحميري القمي ص ٣٠٥ - ٣٠٦.

إلى الإخوان ودفع غائلة الأعداء عن أولياءهم عليه السلام. وقد نص الإمام موسى بن جعفر الكاظم عليه السلام على ذلك لعلي بن يقطين: كفارة عمل السلطان الإحسان إلى الإخوان<sup>(١)</sup>.

وروى محمد بن إدريس في «آخر السرائر» نقلًا من كتاب مسائل الرجال، عن أبي الحسن علي بن محمد عليه السلام أن محمد بن علي بن عيسى كتب إليه يسأله عن العمل لبني العباس وأخذ ما يتمكن من أموالهم هل فيه رخصة؟ فقال: ما كان المدخل فيه بالجبر والقهر فالله قابل العذر، وما خلا ذلك فمكروه، ولا محالة قليله خير من كثيره وما يكفر به ما يلزمه فيه من يرزقه يسبب وعلى يديه ما يسرك فينا وفي موالينا، قال: فكتبت إليه في جواب ذلك، أعلمه أن مذهبني في الدخول في أمرهم وجود السبيل إلى إدخال المكرور على عدوه، وانبساط اليد في التشفى منهم بشئ أتقرب به إليهم، فأجاب: من فعل ذلك فليس مدخله في العمل حراما بل أجرا وثوابا<sup>(٢)</sup>.

وفي هذا السياق روى في الأمالى عن محمد بن الحسن، عن الصفار، عن الحسن بن موسى الخشاب، عن علي بن النعمان، عن عبد الله بن مسakan، عن زيد الشحام قال: سمعت الصادق جعفر بن محمد عليه السلام يقول: من تولى أمرا من أمور الناس فعدل، وفتح بابه، ورفع ستره، ونظر في أمور الناس، كان حقا على الله عليه السلام أن يؤمن روعته يوم القيمة، ويدخله الجنة<sup>(٣)</sup>.

وفي دعائيم الإسلام عن رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه أنه قال أول من يدخل النار أمير مسلط لم يعدل، وذو ثروة من المال لا يعطي حقه، ومقتر فاجر<sup>(٤)</sup>.

(١) تحف العقول - ابن شعبة الحراني ص ٤١٠.

(٢) مستطرفات السرائر - ابن إدريس الحلبي ص ٥٨٣ - ٥٨٤.

(٣) الأمالى - الشيخ الصدوق ص ٣١٨.

(٤) دعائيم الإسلام - القاضي النعمان ١/٤٧.

بل أن في الإحسان للمؤمنين وإعانتهم، ودفع الغائلة عنهم وإكرامهم، والتنفيس عن كربهم من الفضل والاجروالثواب مما لا يهمله ويتجاهله عاقل أو مؤمن، فقد روى الكليني في الكافي عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن ابن محبوب، عن زيد الشحام قال: سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول: من أغاث أخاه المؤمن الله الهوان <sup>(١)</sup> عند جهده فنفس كربته وأعانه على نجاح حاجته كتب الله عليه السلام له بذلك ثنتين وسبعين رحمة من الله يعجل له منها واحدة يصلح بها أمر معيشته ويدخر له إحدى وسبعين رحمة لافزاع يوم القيمة وأهواه <sup>(٢)</sup>.

وفيه أيضاً عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: من أعاذه مؤمناً نفس الله عليه السلام عنه ثلاثة وسبعين كربة، واحدة في الدنيا وثنتين وسبعين كربة عند كربله العظمى، قال: حيث يشاغل الناس بأنفسهم <sup>(٣)</sup>.

وعن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حسين بن نعيم، عن مسمع أبي سيار، قال: سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول: من نفس عن مؤمن كربة نفس الله عنه كرب الآخرة وخرج من قبره وهو ثلوج الفؤاد <sup>(٤)</sup>، ومن أطعنه من جوع أطعنه الله من ثمار الجنة ومن سقاها شربة سقاه الله من الرحيق المختوم <sup>(٥)(٦)</sup>.

وعن الحسين بن محمد، عن معلى بن محمد، عن الحسن بن علي الوشاء،

(١) اللهوان: أي العطشان وقد لهث من حر العطش، وشدة الموت.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ١٩٩/٢

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ١٩٩/٢

(٤) أي مطمئن القلب واثقاً أن تناه رحمة الله.

(٥) الرحيق المختوم: الرحيق وهو من أسماء الخمر أي خمر الجنة، والمختوم: أي المصنون والمحفوظ الذي لم يتذلل لأجل ختامه.

(٦) الكافي - الشيخ الكليني ١٩٩/٢ - ٢٠٠.

عن الرضا عليه السلام قال: من فرج عن مؤمن فرج الله عن قلبه يوم القيمة<sup>(١)</sup>.

وعن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن عمر بن عبد العزيز، عن جميل بن دراج، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: من كسا أخاه كسوة شتاء أو صيف كان حقا على الله أن يكسوه من ثياب الجنة وأن يهون عليه سكرات الموت وأن يوسع عليه في قبره وأن يلقى الملائكة إذا خرج من قبره بالبشرى وهو قول الله عليه السلام في كتابه **«وَنَلَقُنَّهُمُ الْمَلَائِكَةُ هَذَا يَوْمَكُمُ الَّذِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ»**<sup>(٢)</sup>.

وعن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن بكر بن صالح، عن الحسن بن علي، عن عبد الله بن جعفر بن إبراهيم، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: من كسا أحدا من فقراء المسلمين ثوبا من عري أو أعاشه بشيء مما يقوته من معيشته وكل الله عليه السلام به سبعة آلاف ملك من الملائكة، يستغفرون لكل ذنب عمله إلى أن ينفع في الصور<sup>(٤)</sup>.

وعن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن عثمان بن عيسى، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله عليه السلام أنه كان يقول: من كسا مؤمنا ثوبا من عري كساه الله من استبرق الجنة ومن كسا مؤمنا ثوبا من غنى لم يزل في ستر من الله ما بقي من الثوب خرقه<sup>(٥)</sup>.

ويأتي المزيد بما يؤيد ذلك في متن الرسالة أن شاء الله تعالى.

### ❖ ما ساء الإمام عليه السلام:-

وأما الذي ساءني وأحزنني من ذلك الأمر بابتلاعك بإمارة الأهواز فإن أدنى

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٢٠٠ / ٢.

(٢) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٣.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٢٠٤ / ٢.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ٢٠٤ / ٢ - ٢٠٥.

(٥) الكافي - الشيخ الكليني ٢٠٥ / ٢.

وأقل ما أخاف وآخش عليك من هذه الرئاسة أن تعاشر وتنزل قدمك أو تورط بقصد منك أو من غير قصد وطلب، وربما بسبب أعواانك وجلا وزنك بظلم أو غصب أو اعتداء بولتي من أوليائنا ومحبينا وناصرينا والداعين لنا فلا تناول رحمة الله تعالى ولا شفاعتنا، فلا تشم ولا ترى ولا تقرب ولا تدخل حظيرة القدس وهي كناية عن الجنة أي بحضور المولى الجليل جل جلاله وفناه وقربه في كناية عن السعة في شمول الرضوان والكرم والرحمة عند الحضرة العالية وفي المقام الرفيع، وعبر عنها بحضور القدس لأنها موضع الطهارة من الأذناس والآفات التي تكون في الدنيا.

فإن الرئاسة والحكم آفة لصاحبيها تنخر في دينه ودنياه وتورده موارد الهالكة إذا طلبها ولم يحسن قيادتها، ولم يكن أهلا لها.

فقد روي عن علي بن إبراهيم، عن أبيه عن ابن أبي عمر، عن داود بن زربي قال: أخبرني مولى علي بن الحسين عليه السلام قال: كنت بالكوفة فقدم أبو عبد الله عليه السلام الحيرة فأتيته فقلت: جعلت فداك لو كلمت داود بن علي أو بعض هؤلاء فدخل في بعض هذه الولايات، فقال: ما كنت لأفعل - إلى أن قال - جعلت فداك ظنت أنك إنما كرهت ذلك مخافة أن أجور أو أظلم، وإن كل امرأة لي طالق، وكل مملوك لي حر وعلي إن ظلمت أحدا أو جررت عليه «على أحد خ ل» وإن لم أعدل، قال: كيف قلت؟ فأعدت عليه الإيمان فرفع رأسه إلى السماء فقال تناول السماء أيسر عليك من ذلك <sup>(١)</sup>.

وعن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن معمر بن خلاد، عن أبي الحسن عليه السلام أنه ذكر رجلا فقال: إنه يحب الرئاسة، فقال: ما ذنب ضاريان في غنم قد تفرق رعاوها بأضر في دين المسلم من الرئاسة <sup>(٢)</sup>.

وعنه أيضا، عن أحمد، عن سعيد بن جناح، عن أخيه أبي عامر، عن رجل،

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٥/١٠٧ - ١٠٨.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٢٩٧.

عن أبي عبد الله عليه السلام قال: من طلب الرئاسة هلك<sup>(١)</sup>.

وفيه أيضاً عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن أبيه، عن عبد الله بن المغيرة، عن عبد الله بن مسakan قال: سمعت أبو عبد الله عليه السلام يقول: إياكم وهمولة الرؤساء الذين يتراsonون، فوالله ما خفقت النعال خلف رجل إلا هلك وأهلك<sup>(٢)</sup>.

وعن محمد بن إسماعيل بن بزيع وغيره رفعه قال: قال أبو عبد الله عليه السلام ملعون من ترأس، ملعون من هم بها، ملعون من حدث بها نفسه<sup>(٣)</sup>.

وفيه أيضاً عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن أيوب، عن أبي عقيله الصيرفي قال: حدثنا كرام، عن أبي حمزة الثمالي قال: قال لي أبو عبد الله عليه السلام: إياك والرئاسة وإياك أن تطأ أعقاب الرجال، قال: قلت: جعلت فداك أما الرئاسة فقد عرفتها وأما أن أطأ أعقاب الرجال فما ثلثا ما في يدي إلا مما وطنت أعقاب الرجال، فقال لي: ليس حيث تذهب، إياك أن تنصب رجلا دون الحجة، فتصدقه في كل ما قال<sup>(٤)</sup>.

وعن علي بن إبراهيم، عن محمد بن عيسى، عن يونس، عن أبي الربيع الشامي، عن أبي جعفر عليه السلام قال: قال لي: ويحك يا أبو الربيع لا تطلبين الرئاسة ولا تكن ذئباً ولا تأكل بنا الناس فيفقرك الله ولا تقل فينا ما لا نقول في أنفسنا فإنك موقوف ومسؤول لا محالة فإن كنت صادقاً صدقناك وإن كنت كاذباً كذبناك<sup>(٥)</sup>.

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٢٩٧/٢.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٢٩٧/٢.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٢٩٨/٢.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ٢٩٨/٢.

(٥) الكافي - الشيخ الكليني ٢٩٨/٢.

قال: من اكره على الرئاسة والإمارة واضطر إليها فليجعل نصب عينيه تفريح كرب إخوته المؤمنين وقضاء حوانجهم والحفظ على حرماتهم، فقد روي عن الحسين بن الحسن الهاشمي، عن صالح بن أبي حماد، عن محمد بن خالد، عن زياد بن أبي سلمة [وكان يعمل عندبني العباس] قال: دخلت على أبي الحسن موسى عليه السلام فقال لي: يا زياد إنك لتعمل عمل السلطان؟ قال: قلت: أجل، قال لي: ولم؟ قلت: أنا رجل لي مروءة وعلئي عيال وليس وراء ظهري شيء، فقال لي: يا زياد لمن أسقط من حالي فأتقطع قطعة قطعة أحب إلى من أن أتولى لأخذ منهم عملاً أو أطأ بساط رجل منهم إلا لماذا، قلت: لا أدرى جعلت فداك، قال: إلا لتفريح كربة عن مؤمن، أو فك أسره، أو قضاء دينه، يا زياد إن أهون ما يصنع الله جل وعز بمن تولى لهم عملاً أن يضرب عليه سرادق من نار إلى أن يفرغ الله من حساب الخلق «الخلق»، يا زياد فان وليت شيئاً من أعمالهم فأحسن إلى إخوانك فواحدة بواحدة، والله من وراء ذلك، يا زياد أيمًا رجل منكم تولى لأحد منهم عملاً ثم ساوي بينكم وبينه فقولوا له: أنت منتحل كذاب، يا زياد إذا ذكرت مقدرتك على الناس فاذكر مقدرة الله عليك غداً، ونفاد ما أتيت إليهم عنهم، وبقاء ما أتيت إليهم عليك <sup>(١)</sup>.

وعن أبي علي الأشعري، عن محمد بن عبد الجبار، عن ابن أبي نجران، عن ابن سنان، عن حبيب، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: ذكر عنده رجل من هذه العصابة قد ولى ولية، فقال: كيف صنيعه إلى إخوانه؟ قال: قلت: ليس عنده خير، قال: أف يدخلون فيما لا ينبغي لهم ولا يصنعون إلى إخوانهم خيراً <sup>(٢)</sup>.

وعن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن أحمد بن محمد البارقي عن

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٥/٥ - ١٠٩ - ١١٠.

(٢) وسائل الشيعة - الحر العاملي ١٢/١٤١.

علي بن أبي راشد، عن إبراهيم بن السندي، عن يونس بن عمار قال: وصفت لأبي عبد الله عليه السلام من يقول بهذا الأمر من يعمل عمل السلطان، فقال: إذا ولوكم يدخلون عليكم المرفق وينفعونكم في حوائجكم؟ قال: قلت: منهم من يفعل ذلك ومنهم من لا يفعل، قال: من لم يفعل ذلك منهم فابرأوا منه برع الله منه<sup>(١)</sup>.

وعن محمد بن يحيى، عن محمد بن أحمد، عن السياري، عن أحمد بن زكريا الصيدلاني، عن رجل من بني حنيفة من أهل بست سجستان قال: وافت «رافقت» أبا جعفر عليه السلام في السنة التي حج فيها في أول خلافة المعتصم، فقلت له وأنا معه على المائدة وهناك جماعة من أولياء السلطان: إن والينا جعلت فداك رجل يتولاكم أهل البيت وبحكم، وعلى في ديوانه خراج، فان رأيت جعلني الله فداك أن تكتب إليه بالإحسان إلى، فقال لي: لا أعرفه، فقلت: جعلت فداك انه على ما قلت من محبتكم أهل البيت، وكتابك ينفعني عنده، فأخذ القرطاس فكتب «بسم الله الرحمن الرحيم، أما بعد فان موصل كتابي هذا ذكر هنك مذهبها جميلا وإنما لك من عملك ما أحسنت فيه، فاحسن إلى إخوانك، واعلم أن الله عَزَّوَجَلَّ سائلك عن مثاقيل الدر والخردل». قال: فلما وردت سجستان سبق الخبر إلى الحسين بن عبد الله النيسابوري وهو الوالي فاستقبلني على فرسخين من المدينة، فدفعت إليه الكتاب فقبله ووضعه على عينيه، وقال: ما حاجتك؟ فقلت: خراج على في ديوانك فأمر بطرحه عندي، وقال: لا تؤد خراجا ما دام لي عمل، ثم سألني عن عيالي فأخبرته بمبلغهم، فأمر لي ولهم بما يقوتنا وفضلا، فما أديت في عمله خراجا ما دام حيا ولا قطع عنى صلته حتى مات<sup>(٢)</sup>.

وعن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر، عن يونس بن طبيان قال: سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول: قال

(١) تهذيب الأحكام - الشيخ الطوسي ٣٣٣/٦.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ١١١/٥ - ١١٢

رسول الله ﷺ: إن الله يهلك يقول: ويل للذين يختلرون الدنيا بالدين، وويل للذين يقتلون الذين يأمرؤن بالقسط من الناس، وويل للذين يسير المؤمن فيهم بالتنمية، أبي يغترون أم علي يجترؤن، فيبي حلفت لأبيحن لهم فتنة ترك الحليم منهم حيران<sup>(١)</sup>.

وفيه عن الحسين بن محمد، عن معلى بن محمد، عن أحمد بن محمد بن عبد الله، عن علي ابن جعفر عن «أخيه» أبي الحسن **عليه السلام** قال: سمعته يقول: من قصد إليه رجل من إخوانه مستجيرًا به في بعض أحواله فلم يجره بعد أن يقدر عليه فقد قطع ولایة الله **عليه السلام**<sup>(٢)</sup>.

### ❖ خلاصة الرسالة: -

فإنني ملخص لك بإيجاز واختصار خلاصة ما ينفعك ويسدده في مسيرتك ومشارك في الحكم، وفي جميع ما سالت [عنه] من الأمور السابقة إن أنت يا عبد الله النجاشي، ويا حكام البلدان الذين تدعون ولأيتنا أهل البيت **عليه السلام** والتمسك بمنهجنا، من باب إياك أعني واسمعي يا جارة، عملت به وتمسكت بمضمونه ولم تجاوزه وتنعداه إلى غرور الرئاسة وجبروت السلطة وحب الدنيا وزهوها، بإهمال الرعية وهدر حقوقهم والاعتداء على كرامتهم، أو بظلم من أعزائك وجلاوزتك وأتباعك عليهم، [رجوت] وأملت أن تسلم من الهلاك والبلية، حيث ورد عن جده أمير المؤمنين **عليه السلام**، أنه قال: حب الرئاسة رأس المحن<sup>(٣)</sup> وعنهم **عليه السلام**: إياك والرئاسة فما طلبها أحد إلا هلك<sup>(٤)</sup>. وما ذلك إلا بفضله وتسديده إن شاء الله تعالى.

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٢٩٩/٢.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٣٦٦/٢ - ٣٦٧.

(٣) مستدرك الوسائل - الميرزا النوري ١١/٣٨٣.

(٤) مستدرك الوسائل - الميرزا النوري ١١/٣٨١ - ٣٢٨.

## ❖ استشارة المؤمن: -

أخبرني يا عبد الله النجاشي، أبي محمد الباقي، عن آبائه علي زين العابدين هن أبيه الحسين بن علي الشهيد، عن أبيه علي بن أبي طالب رض، عن رسول الله ص أنه قال: من استشاره أخوه المؤمن، وطلب منه المشورة والرأي، فلم يمحضه من المحسن وهو الأمر أو الشيء الخالص الذي لم يخالطه غيره، وامحضه النصح أخلصه وأصدقه فيها، ولم يخلص له في النصيحة سلبه الله تعالى وانتزع قهرا منه لبه وهو العقل، أو العقل الخالص من الشوائب أو ما زكي من العقل، فكل لب عقل ولا عكس.

فالحاكم عليه مشاوراة العقلاء وأهل الإيمان والفضل والاختصاص في إدارة أمور الحكم، أو ما يطرا عليه من مسائل ومشاكل وأمور في سياساته الداخلية أو الخارجية، وان لا يستبد برأيه وعقله، إلا بعد المشورة والمداولة، فقد ورد عن أمير المؤمنين رض: من استبد برأية هلك، ومن شاور الرجال شاركها في عقولها<sup>(١)</sup>. فباستبداده يُنفَرَّ عنْه أهله وأصحابه والمخلصين ممن يثق بهم ويعتمد عليهم، فيتركوه وحيدا لا سند له ولا ناصح، فيقع فريسة بين أهل النفاق والانتهازيين حتى يعلق في جبائل الشيطان.

واعلم يا عبد الله أنني سأشير واعرض عليك برأيي ونصحني إن أنت حملت به وتمسكت بما أشير عليك تخلصت ونجوت مما أنت تخوفه وتحذر منه .

## ❖ إياك وسفك الدماء: -

واعلم وافهم وتيقن أن خلاصك في الدنيا ونجاتك في الآخرة من حقن الدماء أي حفظها وعدم إراقتها بغير حق، وإياك والاستهانة بها، وقد روي في

(١) نهج البلاغة - شرح الشيخ محمد عبده ٤/٤.

النهي عن حرمة إرهاقتها ما تهتز له النفوس، وتقشعر منه الأبدان، وتوجل منه القلوب، وقد روي عن رسول الله ﷺ: من أعاد على قتل مؤمن بشطر كلمة لقي الله يوم القيمة مكتوب بين عينيه: آيس من رحمة الله<sup>(١)</sup>.

فكيف بمن قتله؟؟ وأمر بذلك!! أعادنا الله تعالى من ذلك.

وفي الكافي عن محمد بن يحيى، عن عبد الله بن محمد، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله ظهير قال: لا يزال المؤمن في فسحة من دينه ما لم يصب دما حراما، وقال: لا يوفق قاتل المؤمن متعمدا للتوبة<sup>(٢)</sup>.

وقال ظهير: لا يزال قلب العبد يقبل الرغبة والرهبة حتى يسفك الدم الحرام، فإذا سفكه نكس قلبه، صار كأنه كير محم أسود من الذنب، لا يعرف معروفا ولا ينكر منكرا<sup>(٣)</sup>.

هذا ما له في الدنيا، أما في الآخرة ويوم الحساب، فقد روي عن الإمام الباقر ظهير: من قتل مؤمنا متعمدا أثبت الله تعالى عليه جميع الذنوب، ويرى المقتول منها، وذلك قول الله تعالى ﴿إِنَّ أُرِيدُ أَنْ تَبُوَا بِلَائِقِي وَأَفْلَكَ فَنَكُونَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ وَذَلِكَ جَرِيَّةً أَظَلَّمِينَ﴾<sup>(٤)(٥)</sup>

وروي عن علي، عن أبيه، عن عمرو بن عثمان، عن المفضل بن صالح، عن جابر بن يزيد عن أبي جعفر ظهير قال: قال رسول الله ﷺ: أول ما يحكم الله فيه يوم القيمة الدماء فيوقف ابني آدم فيفصل بينهما ثم الذين يلوثهما من أصحاب

(١) ثواب الأعمال - الشيخ الصدوق ص ٢٧٦.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٧/٧. ٢٧٢.

(٣) كنز العمال - المتنبي الهندي ٢٥/٣٣.

(٤) سورة المائدة، الآية: ٢٩.

(٥) ثواب الأعمال - الشيخ الصدوق ص ٢٧٨ - ٢٧٩.

الدماء حتى لا يبقى منهم أحد ثم الناس بعد ذلك حتى يأتي المقتول بقاتله فيتشخص في دمه وجهه فيقول: هذا قتلني، فيقول: أنت قتله فلا يستطيع أن يكتم الله حديثاً<sup>(١)</sup>.

وعنه **ع**: إن الرجل ليدفع عن باب الجنة أن ينظر إليها بمحاجة من دم يريقه من مسلم بغير حق<sup>(٢)</sup>.

وروى الشيخ المفيد في أماله: عن علي بن خالد المراغي، عن علي بن سليمان، عن محمد بن الحسن النهاوندي، عن أبي خزرج الأستي، عن محمد بن الفضيل، عن أبيان بن أبي عياش، عن جعفر بن إياس، عن أبي سعيد الخدري، قال: وجد قتيل على عهد رسول الله **ﷺ**، فخرج مغضباً حتى رقى المنبر، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: يقتل رجل من المسلمين، لا يدرى من قتله، والذي نفسي بيده، لو أن أهل السماوات والأرض، اجتمعوا على قتل مؤمن أو رضوا به، لادخلهم الله في النار، والذي نفسي بيده، لا يجلد أحد أحداً ظلماً، إلا جلد غداً في نار جهنم مثله، والذي نفسي بيده، لا يبغضنا أهل البيت أحد، إلا أكبه الله على وجهه في نار جهنم<sup>(٣)</sup>. وعنه **ع**: قتل المؤمن أعظم عند الله من زوال الدنيا<sup>(٤)</sup>.

وفي الكافي عن الإمام أبي جعفر الباقر **عليه السلام** - لما سأله حمران عن قول الله **ع** **«مَنْ أَجْلَى ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَيْقَاءِ إِسْرَئِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادَ فِي الْأَرْضِ فَكَانَمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا»**<sup>(٥)</sup> وكيف فكأنما قتل الناس جميعاً، فإنما قتل واحداً؟ فقال: يوضع في موضع من جهنم إليه متىهى شدة عذاب أهلها، لو قتل

(١) الكافي - الشيخ الكليني - ج ٧ - ص ٢٧١.

(٢) كنز العمال - المتنقي الهندي ٢٧/١٥.

(٣) مستدرك الوسائل - العزيز النوري ٢١١/١٨ - ٢١٢.

(٤) مستدرك الوسائل - العزيز النوري ٢٠٧/١٨.

(٥) سورة المائدة، الآية: ٣٢.

الناس جميعا إنما كان يدخل ذلك المكان، قلت: فإنَّه قُتل آخر؟ قال: يضاعف عليه<sup>(١)</sup>.

وفيه عن أبي عبد الله الصادق عليه السلام - لما سُئل: المؤمن يقتل المؤمن متعمداً هل له توبه؟، قال عليه السلام: إنَّه قُتل لإيمانه فلا توبَة له، وإنَّه قُتل لغَضْب أو لسبب شَيْءٍ من أمر الدنيا فإنَّ توبَته أن يقاد منه<sup>(٢)</sup>.

وروى أيضاً عن الإمام أبي عبد الله الصادق عليه السلام: أوحى الله تعالى إلى موسى بن عمران أنَّ يا موسى قل للملائكة من بني إسرائيل: إياكم وقتل النفس الحرام بغير حق، فإنَّ من قتل منكم نفساً في الدنيا قُتِلَ في النار مائة ألف قُتْلَة مثل قُتْلَة صاحبِه<sup>(٣)</sup>.

وعجباً نرى في أيامنا هذه من السهولة والتسامح في سفك الدماء المؤمنة وإراقتها وينفَّسُ بارداً، تحت ذرائع واهية، وأسباب تافهة، لاغراض دنيوية، ومصالح فئوية، والأدھى واللانكى من ذلك أنها تُبرر باسم المصلحة العامة، ولكن لمن لا نعلم؟، أعاذنا الله تعالى من شرور أنفسنا، ووَقَاتَ شر الأشرار، وكيد الفجار، ومصالح الجهال.

وقد ورد عن رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: يجئ الرجل آخذَا بِيَدِ الرَّجُلِ فيقول: يا رب هذا قتلني، فيقول الله له: لم قتلتَه؟ فيقول: قُتِلَتْه لِتَكُونَ الْعَزَّةُ لِكَ، فيقول: فإنَّها لي، ويجيء الرجل آخذَا بِيَدِ الرَّجُلِ فيقول: أي رب إنَّه قتلني، فيقول الله: لم قتلتَه؟ فيقول: لِتَكُونَ الْعَزَّةُ لِفَلَانَ، فيقول: فإنَّها ليست لفلان، فيبُوءُ بِإِثْمِه<sup>(٤)</sup>.

وعن محمد بن سنان عن أبي الجارود عن أبي جعفر عليه السلام قال: ما من نفس

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٢٧١ / ٧.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٧ / ٢٧٦.

(٣) المحسن - البرقي ١٠٥ / ١ - ١٠٦.

(٤) كنز العمال - المتنبي الهندي ١٥ / ٢٥.

تقتل برة ولا فاجرة إلا وهي تحشر يده: لقيامة متعلقة بقاتله بيده اليمنى ورأسه بيده اليسرى وأوداجه تشخب دما يقول: يا رب سل هذا فيم قتلني؟، فإن قال قتله في طاعة الله أثيب القاتل الجنة واذهب بالمقتول إلى النار، وإن قال في طاعة فلان قيل له: أقتله كما قتلتك، ثم يفعل الله تعالى فيهما بعد مشيئة<sup>(١)</sup>.

هذا مع صدق النية واحلاص العمل وقيام الحجة الواضحة، والله تعالى أعلم بالسرائر.

وروي عن صفوان بن يحيى، عن شعيب الحداد، عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر عليه السلام قال: إنما جعلت التقبة ليحقن بها الدماء، فإذا بلغ الدم فلا تقبة<sup>(٢)</sup>.

### • كف الأذى: -

وكف الأذى أي دفعه ورفعه وهو لفظ شامل عام لجميع أنواع الخصال المذمومة والممقوتة التي توجب الأذى وضيق النفس والفرقة وعدم الألفة بين الناس من الضرب والشتم والقذف والبهتان والغيبة واكل الحقوق والى ما ذلك. وبالخصوص دفعه عن أولياء الله عليه السلام وهم أئمة أهل البيت عليه السلام على وجه الخصوص، ومواليهم ومحبיהם وشيعتهم على وجه العموم وبالطبع، وقد نطق كثير من الروايات الشريفة بذلك وان في كف الأذى عز للمؤمن ودلالة على شرفه وكمال عقله، بعدم النزول إلى درجة البهائم والسباع الضاربة، والبعد عن الدين والكمالات الروحية، لأن المسلم الحقيقي والمؤمن الكامل ما وصفه رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده<sup>(٣)</sup>.

وفي الكافي عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن علي بن

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٢٧٢/٧.

(٢) المحسن - البرقي ٢٥٩/١.

(٣) كنز العمال - المتقي الهندي ١٤٩/١.

النعمان، عن ابن مسكان، عن سليمان بن خالد، عن أبي جعفر عليه السلام قال: قال أبو جعفر عليه السلام: يا سليمان أتدرى من المسلم؟ قلت: جعلت فداك أنت أعلم، قال: المسلم من سلم المسلمين من لسانه ويده، ثم قال: وتدرى من المؤمن؟ قال: قلت: أنت أعلم، قال: [[إن]] المؤمن من اتمنه المسلمين على أموالهم وأنفسهم، وال المسلم حرام على المسلم أن يظلمه أو يخذله أو يدفعه دفعه تعنته<sup>(١)</sup>.

ومن الإمام علي أمير المؤمنين عليه السلام: المؤمن نفسه منه في تعب والناس منه في راحة<sup>(٢)</sup>.

وعنه عليه السلام في عيون الحكم والمواعظ: أفضل الشرف كف الأذى وبذل الإحسان<sup>(٣)</sup>.

ومن الإمام علي بن الحسين زين العابدين عليه السلام: كف الأذى من كمال العقل، وفيه راحة للبدن عاجلاً وآجلاً<sup>(٤)</sup>.

وقال عليه السلام: عش ما شئت فإنك ميت، وأحب ما شئت فإنك مفارق، واعمل ما شئت فإنك ملقيه. وشرف المؤمن صلاته بالليل، وعزه كف الأذى عن الناس<sup>(٥)</sup>.

وقال أيضاً الإمام زين العابدين عليه السلام لولده الإمام محمد الباقر عليه السلام: كف الأذى رفض البداء<sup>(٦)</sup>.

وقال عليه السلام: من حق العامة كف الأذى وحسن المعاشرة<sup>(٧)</sup>.

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٢٣٣/٢ - ٢٣٤.

(٢) تحف العقول - ابن شعبة الحراني ص ١١٠.

(٣) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ١٢٣.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ١/٢٠.

(٥) الاعتقادات في دين الامامية - الشيخ الصدوق ص ٨٥.

(٦) بحار الأنوار - العلامة المجلسي ٧٥/١٦١.

(٧) أعيان الشيعة - السيد الأمين ٣/١٦٢.

وفي شرح كلمات أمير المؤمنين عليه السلام نقل عن شاه الكرماني انه قال: علامة حسن الخلق كف الأذى واحتمال المؤن<sup>(١)</sup>.

وفي معدن الجواهر انه قد أوصى حكيم ابته بوصاية، منها: واعلم يا بني انه من تزود في هذه الدنيا بخمسة أشياء بلغته البغية وآنسه عند الوحشة: كف الأذى وحسن الخلق ومجانبة الذنب وجميل العمل وحسن الأدب<sup>(٢)</sup>.

ومما قاله أيضا: وألزم الشرف وهو شيئاً: كف الأذى وبدل الندى، وعليك بالسخاء<sup>(٣)</sup>.

وروي عن رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: كف أذاك عن الناس فإنه صدقة تصدق بها على نفسك<sup>(٤)</sup>.

وفي توحيد الصدوق عن أبي كتاب الله، قال: حدثنا محمد بن يحيى العطار، عن محمد بن الحسين ابن أبي الخطاب، عن ابن فضال، عن علي بن شجرة، عن إبراهيم ابن أبي رجاء عن أخي طربال قال: سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول: كف الأذى وقلة الصخب يزيدان في الرزق<sup>(٥)</sup>.

فعلى الحاكم أن يكف الأذى عن الناس بعدم الجور عليهم والابتعاد عن الإجحاف بهم في إصدار الأحكام القاسية، وتقدير المعيشة عليهم بالتزامهم بالضرائب، وتضييق الحرفيات الشخصية والدينية، وتسليط الأجلاف والقساوة والمتتفعين من قادة الجيش والشرطة والإدارة في تسخير شؤون الناس، وإبعاد أهل الدين والمرأة عن ذلك، مما يوجب سخط الرعية وعدم ضمان نصرهم لك ورفع

(١) شرح كلمات أمير المؤمنين عليه السلام - عبد الوهاب هامش ص ٥٧.

(٢) معدن الجواهر - أبو الفتح الكراكيجي ص ٥٢.

(٣) معدن الجواهر - أبو الفتح الكراكيجي ص ٣٠.

(٤) بحار الأنوار - العلامة المجلسي ٧٢/٥٥.

(٥) التوحيد - الشيخ الصدوق ٤٥٩ - ٤٦٠.

أيديهم على الدولة والحكم، وان يكون على حذر من ذلك، قال الإمام أبو عبد الله الصادق عليه السلام: من كف يده عن الناس فلأنما يكف عنهم يدا واحدة ويكتفون عنه أبادي كثيرة<sup>(١)</sup>.

وفي شرح النهج من وصية لأمير المؤمنين علي عليه السلام: أما بعد فإنني قد سيرت جنودا هي مارة بكم إن شاء الله، وقد أوصيتهم بما يجنب الله عليهم من كف الأذى وصرف الشذى<sup>(٢)</sup>، وأنا أبرا إليكم وإلى ذمتك من معرة الجيش<sup>(٣)</sup> إلا من جوعة المضطر لا يجد عنها مذهبا إلى شبعه<sup>(٤)</sup>.

### ❖ الرفق بالرعاية: -

والرفق بالرعاية والشفقة عليهم والرأفة بهم وخفض الجناح لهم والاعتدال وحسن الصنائع في القول والفعل وهو ضد الخرق أي العنف والغلظة والجفاء والقسوة في التعامل والتتوحش في التصرف، الذي يبعد الرعية عن الحاكم، فيتجنبون عرض أمورهم عليه، ولا يطلعونه على شيء منها لجفوته وغلظته.

والرفق من أخلاق الأنبياء، وأسوة نبينا محمد صلوات الله عليه وآله وآل بيته، ومن القيم الحضارية العالية والمدنية الرفيعة، وانه وعاء الإيمان وشرف المؤمن وكمال العقل، فبالعقل يميز صلاح الرفق وموضع حاجته وإنما قد يتحول إلى خرق إذا لم يك في محله، كما قال أمير المؤمنين عليه السلام: إذا كان الرفق خرقا كان الخرق رفقا<sup>(٥)</sup>.

(١) الكافي - الشيخ الكليني ١١٨/٢.

(٢) الشذى: الشر.

(٣) معرة الجيش: أذاء ومساوية له على من مرّ به.

(٤) شرح نهج البلاغة - ابن أبي الحديد ١٤٧/١٧.

(٥) نهج البلاغة - شرح الشيخ محمد عبدة ٥٢/٣.

فإن الحاكم عليه أن يميز بين ذلك لأنه من أدق وأحرج المواقف حتى لا يستغل رفق الحاكم وعطفه على الرعية أهل الإجرام والفساد فيعيشوا في سلامة المجتمع وهدر أمنه واستقراره، على أن في الرفق زينة للحاكم ويُمن وسعة صدر وتعقل وإيمان.

وفي الكافي عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمر، عن عمر بن أذينة، عن زرارة عن أبي جعفر عليه السلام قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: إن الرفق لم يوضع على شيء إلا زانه، ولا نزع من شيء إلا شانه <sup>(١)</sup>.

وقد ورِي عن رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: إن أفضل العباد عند الله منزلة يوم القيمة إمام عادل رفيق، وإن شر الناس منزلة يوم القيمة إمام جائز خرق <sup>(٢)</sup>.

وفيه عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن صفوان بن يحيى، عن يحيى الأزرق، عن حماد بن بشير، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: إن الله تبارك وتعالى رفيق يحب الرفق فمن رفقه بعباده تسليله أضيقانهم ومضادتهم لهوائهم وقلوبهم ومن رفقه بهم أنه يدعهم على الأمر يريد إزالتهم عنه رفقا بهم لكيلا يلقي عليهم عرى الإيمان ومثاقلته جملة واحدة فيضعفوا فإذا أراد ذلك نسخ الأمر بالأخر فصار منسوبا <sup>(٣)</sup>.

وعنه، عن ابن محبوب، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عليه السلام قال: إن الله يحب رفيق يحب الرفق ويعطي على الرفق مالا يعطي على العنف <sup>(٤)</sup>.

وفي تحف العقول روى أبو علي الأشعري، عن محمد بن حسان، عن

(١) الكافي - الشيخ الكليني ١١٩/٢.

(٢) كنز العمال - المتنبي الهندي ١٠/٦.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ١١٨/٢.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ١١٩/٢.

الحسن بن الحسين، عن فضيل ابن عثمان قال: سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول: من كان رفيقاً في أمره نال ما يريد من الناس <sup>(١)</sup>.

وقال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: من حرم الرفق فقد حرم الخير كله <sup>(٢)</sup>.

وفي الكافي عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن أبيه، عن ذكره، عن محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى، عن أبيه، عن أبي جعفر عليه السلام قال: إن لكل شيء قفلة وقبل الإيمان الرفق <sup>(٣)</sup>.

وفيه عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن عثمان بن عيسى، عن عمرو ابن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عليه السلام قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: لو كان الرفق خلقاً يرى ما كان مما خلق الله شيء أحسن منه <sup>(٤)</sup>.

قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه الرفق كرم والحلم زين والصبر خير مركب <sup>(٥)</sup>.

وفي تحف العقول عن أبي جعفر عليه السلام: يا هشام عليك بالرفق، فإن الرفق يعن والخرق شوم، إن الرفق والبر وحسن الخلق يعمر الديار ويزيد في الرزق <sup>(٦)</sup>.

وعن أمير المؤمنين علي عليه السلام: يا بني رأس العلم الرفق، وآفته الخرق <sup>(٧)</sup>.

وروى الكليني بسنده قال: قال أبو جعفر عليه السلام: من قسم له الرفق قسم له الإيمان <sup>(٨)</sup>.

(١) الكافي - الشيخ الكليني ١٢٠/٢.

(٢) تحف العقول - ابن شعبة الحراني ص ٤٩.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ١١٨/٢.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ١٢٠/٢.

(٥) الإمامية والتبصرة - ابن بابويه القمي والد الصدوق ص ٣٧.

(٦) تحف العقول - ابن شعبة الحراني ص ٣٩٥.

(٧) تحف العقول - ابن شعبة الحراني ص ٨٩.

(٨) الكافي - الشيخ الكليني ١١٨/٢.

وروى عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: ما أصطحب اثنان إلا كان أحظمهما أجرا وأحبيهما إلى الله عليه السلام أرقهما بصاحبها<sup>(١)</sup>.

وروى أيضاً عن علي، عن أبيه، عن عبد الله بن المغيرة، عن عمرو بن أبي المقدام، رفعه إلى النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه قال: إن في الرفق الزيادة والبركة ومن يحرم الرفق يحرم الخير<sup>(٢)</sup>.

وعن عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن علي بن حسان، عن موسى بن بكر، عن أبي الحسن موسى عليه السلام قال: الرفق نصف العيش<sup>(٣)</sup>.

وعن عبد الله بن المغيرة، عن ذكره، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: ما زوي الرفق عن أهل بيت إلا زوي عنهم الخير<sup>(٤)</sup>.

## ❖ الثاني في الأمور: -

والثاني والتؤدة في الأمور أي التمهل والترسل والرزانة وهو خلاف التهور والعجلة وعدم التثبت، وذلك بالمبادرة إلى طرح الأوامر، وإصدار الأحكام، وتنفيذ القرارات، بلا تفكير ولا رؤية، ولا دراسة لعواقبها، ولا حساب لنتائجها، مما توجب الواقع في المهالك والندامة والزلل؛ مما يوجب النفور بين الحاكم ورعيته، فتحسب عليه زلاته وهناكه وإن كانت بسيرة، فتسبب بعض الأزمات الداخلية مع الرعية، بل قد يؤدي بعضها لوقوع البلاد في أزمات خارجية، وهذا ناتج عن خفة النفس واضطرابها، وسوء الطياع، وهوى الشيطان، ففي المحسن

(١) الكافي - الشيخ الكليني ١٢٠/٢.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ١١٩/٢.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ١٢٠/٢.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ١١٩/٢.

بسنده عن أبي جعفر عليه السلام قال، قال: رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: الآنة من الله، والعجلة من الشيطان <sup>(١)</sup>.

وقال الإمام علي أمير المؤمنين عليه السلام: العجل مخطئ وإن ملك، المتأني مصيب وإن هلك <sup>(٢)</sup>.

وفي كنز العمال روي عن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: من تأني أصاب أو كاد، ومن عجل أخطأ أو كاد <sup>(٣)</sup>.

وقال الإمام علي أمير المؤمنين عليه السلام: الثاني في الفعل يؤمن بالخطل، التروي في القول يؤمن بالزلل <sup>(٤)</sup>.

وقال أمير المؤمنين عليه السلام: العجل يوجب العثار <sup>(٥)</sup>.

وعنه سلام الله عليه: مع العجل يكثر الزلل <sup>(٦)</sup>.

وفي أمالى الطوسي عن الإمام أمير المؤمنين عليه السلام - في وصيته لابنه الحسن عليه السلام لما حضره الموت: أنه لا يسرع بالقول والفعل <sup>(٧)</sup>.

وفي المحاسن عن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إنما أهلك الناس العجلة، ولو أن الناس ثبتو لم يهلك أحد <sup>(٨)</sup>.

(١) المحاسن - البرقي ٢١٥/١.

(٢) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ٢٩.

(٣) كنز العمال - المتقي الهندي ٩٩/٣.

(٤) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ٤٧.

(٥) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ٣٩.

(٦) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ٤٨٦.

(٧) بحار الأنوار - العلامة المجلسي ٣٣٩/٦٨.

(٨) المحاسن - البرقي ٢١٥/١.

وعن الإمام أبي عبد الله الصادق عليه السلام في الخصال قال: مع التثبت تكون السالمة، ومع العجلة تكون الندامة<sup>(١)</sup>.

وعن علي أمير المؤمنين عليه السلام - في وصيته لابنه الحسن عليه السلام - : آخر الشر، فإنك إذا شئت تعجلته<sup>(٢)</sup>.

وعنه سلام الله عليه: من كمال الحلم تأخير العقوبة<sup>(٣)</sup>.

ولكن في عمل الخير لا تأتي فيه، فإن الله يحب العجلة فيه، وخصوصا إذا كان في أمر الآخرة، فهو من عادات المؤمنين الكرام، كما ورد في الغرر عن الإمام أمير المؤمنين عليه السلام: ليس من عادة الكرام تأخير الإنعام<sup>(٤)</sup>.

وفي كنز العمال روي عن رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: التؤدة في كل شيء خير إلا في عمل الآخرة<sup>(٥)</sup>.

وفي الكافي بسنده عن أبي جعفر عليه السلام قال، قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: إن الله يحب من الخير ما يعجل<sup>(٦)</sup>.

وفي أمالى الطوسي روى عن الإمام علي عليه السلام: إذا عرض شيء من أمر الآخرة فابدا به، وإذا عرض شيء من أمر الدنيا فتأنه حتى تصيب رشك فيه<sup>(٧)</sup>.

وعن أمير المؤمنين علي عليه السلام: التؤدة ممدودة في كل شيء إلا في فرص الخير<sup>(٨)</sup>.

(١) الخصال - الشيخ الصدوق ص ١٠٠.

(٢) نهج البلاغة - شرح الشيخ محمد عبد العبد ٥٦/٣.

(٣) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ٤٧٢.

(٤) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ٤١٠.

(٥) كنز العمال - المتنى الهندي ٩٨/٣.

(٦) الكافي - الشيخ الكليني ١٤٢/٢.

(٧) أمالى - أبي علي الطوسي ص ٧.

(٨) مستدرك الوسائل - الميرزا التوري ١٤٢/١٢.

وعنه سلام الله عليه: التثبت خير من العجلة إلا في فرص البر، العجلة مذمومة في كل أمر إلا فيما يدفع الشر<sup>(١)</sup>.

وفي الكافي روى بسنده عن ابن أبي عمير عن مرازم بن حكيم عن أبي عبد الله عليه السلام قال: كان أبي يقول: إذا هممت بخير فبادر، فإنك لا تدرى ما يحدث<sup>(٢)</sup>.

وفيه بسنده عن أبي الجارود قال سمعت أبا جعفر عليه السلام يقول: من هم بشئ من الخير فليجعله، فإن كل شئ فيه تأخير فإن للشيطان فيه نظرة<sup>(٣)</sup>.

عن أمير المؤمنين علي عليه السلام في غرر الحكم: لا تؤخر إنالة المحتاج إلى غد، فإنك لا تدرى ما يعرض لك وله في غد<sup>(٤)</sup>.

#### ❖ حسن العشرة: -

وحسن المعاشرة أي المخالطة والمصاحبة مع الناس بالأخلاق الحسنة والأدب العامة، بما يؤانسهم ويوجب التألف والالئام معهم، فإنها تورث المحبة من الناس والألفة وتوجب غفران الزلل والخطاء، وتشد من أواصر الألفة بين الراعي والرعية، وبين الناس فيما بينهم. لا بالابتعاد عن الناس وتجاهل همومهم وإهمال مشاكلهم والانزواء عنهم بالقصور والمحمييات والمجتمعات تهربا من المسؤولية والرعاية، وعدم مشاركة الناس أفرادهم وأتراحهم وقضاء حوائجهم وغير ذلك من الأمور التي تورث البغضاء والعداوة بينهم، وقد ورد في الكافي عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحجاج، عن داود بن أبي

(١) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ٥٨.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ١٤٢/٢.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ١٤٣/٢.

(٤) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ٥٢٦.

يزيد وثعلبة وعلي بن عقبة، عن بعض من رواه، عن أحدهما عليه السلام قال: الانقباض من الناس مكسبة للعداوة<sup>(١)</sup>.

وفيه عن عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمد الأشعري، عن عبد الله ابن ميمون القداح، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: قال أمير المؤمنين عليه السلام: المؤمن مألف ولا خير فيمن لا يألف ولا يؤلف<sup>(٢)</sup>.

وعن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن علي بن حديد، عن مرازم قال: قال أبو عبد الله عليه السلام: عليكم بالصلاحة في المساجد وحسن الجوار للناس وإقامة الشهادة وحضور الجنائز، إنه لابد لكم من الناس إن أحدا لا يستغني عن الناس حياته والناس لابد لبعضهم من بعض<sup>(٣)</sup>.

وفيه أيضا عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن إسماعيل بن مهران، عن محمد بن حفص، عن أبي الربيع الشامي قال: دخلت على أبي عبد الله عليه السلام والبيت غاص باهله فيه الخراساني والشامي ومن أهل الآفاق فلم أجده موضعا أقعد فيه فجلس أبو عبد الله عليه السلام وكان متكتنا ثم قال: يا شيعة آل محمد أعلموا أنه ليس منا من لم يملك نفسه عند غضبه ومن لم يحسن صحبة من صحبه ومخالقة من خالقه ومرافقة من رافقه ومجاورة من جاوره وممالحة من مالحه، يا شيعة آل محمد اتقوا الله ما استطعتم ولا حول ولا قوة إلا بالله<sup>(٤)</sup>.

وعن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، ومحمد بن خالد جميعا، عن القاسم بن محمد، عن حبيب الخثعمي قال: سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول عليكم بالورع والاجتهاد وشهادوا الجنائز وعودوا المرضى

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٦٣٨/٢.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ١٠٢/٢.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٦٣٥/٢.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ٦٣٥/٢.

واحضروا مع قومكم مساجدكم وأحبوا للناس ما تحبون لأنفسكم أما يستحبّي الرجل منكم أن يعرف جاره حقه ولا يعرف حق جاره<sup>(١)</sup>.

وفيه أيضاً عن أحمد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن معاوية بن وهب قال: قلت له: كيف ينبغي لنا أن نصنع فيما بيننا وبين قومنا وبين خلطاتنا من الناس من ليسوا على أمرنا؟ قال: تنظرون إلى أئمتكم الذين تقتدون بهم فتصنعوا ما يصنعون فوالله إنهم ليعودون مرضاهم ويشهدون جنائزهم ويقيّمون الشهادة لهم وعليهم ويؤدون الأمانة إليهم<sup>(٢)</sup>.

وروى أبو علي الأشعري، عن محمد بن عبد الجبار، و محمد بن إسماعيل، عن الفضل ابن شاذان، جميعاً، عن صفوان بن يحيى، عن أبي أسامة زيد الشحام قال: قال لي أبو عبد الله عليه السلام: اقرأ على من ترى أنه يطيني منهم ويأخذ بقولي السلام وأوصيكم بتقوى الله سبحانه والورع في دينكم والاجتهد لله وصدق الحديث وأداء الأمانة وطول السجود وحسن الجوار فبهذا جاء محمد صلوات الله عليه، أدوا الأمانة إلى من ائمتكم عليها براً أو فاجراً، فان رسول الله صلوات الله عليه كان يأمر بأداء الخيط والمخيط، صلوا عشائركم واشهدوا جنائزهم وعودوا مرضاهم وأدوا حقوقهم فإن الرجل منكم إذا ورع في دينه وصدق الحديث وأدى الأمانة وحسن خلقه مع الناس قيل: هذا جعفري فيسري ذلك ويدخل على منه السرور وقيل: هذا أدب جعفر، وإذا كان على غير ذلك دخل على بلاوه وعاره وقيل: هذا أدب جعفر، فوالله لحدثني أبي عليه السلام أن الرجل كان يكون في القبيلة من شيعة على عليه السلام فيكون زينها أدهم للأمانة وأقضاهم للحقوق وأصدقهم للحديث، إليه وصاياتهم وودائعهم، تسأل العشيرة عنه فتقول: من مثل فلان إنه لآدانا للأمانة وأصدقنا للحديث<sup>(٣)</sup>.

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٦٣٥.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٦٣٦.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٦٣٦.

وفي المحسن بسنده عن محمد بن مسلم قال: قال: أبو جعفر عليه السلام: من خالطت فان استطعت أن تكون يدك العليا عليهم فافعل<sup>(١)</sup>.

وعن علي بن ابراهيم، عن أبي عمير، عن ابن أبي ذكره، عن أبي عبد الله عليه السلام في قول الله عَزَّوَجَلَّ **﴿إِنَّا نَرَكَ مِنَ الْمُخْرِقِينَ﴾**<sup>(٢)</sup> قال: كان يوسع المجلس ويستقرض للمحتاج ويعين الضعيف<sup>(٣)</sup>

وعن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن سنان، عن علاء بن الفضيل، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: كان أبو جعفر عليه السلام يقول: عظموا أصحابكم ووقروهم ولا يتهمهم بعضكم على بعض ولا تضاروا ولا تحاسدوا وإياكم والبخل كونوا عباد الله المخلصين «الصالحين»<sup>(٤)</sup>.

### ❖ لا تكون ضعيفاً -

واعلم أن الرفق بالرعاية والتأني وحسن المعاشرة، فان هذه الأمور من حسن التدبير والكياسة، ومفتاح سياسة الرعاية وحفظ النظام، مع الالتفات إلى أن هذه الأمور يجب أن تكون مع لين في غير ضعف بحيث لا يفسر لينك معهم على أنه خنوع وتخاذل، أو خوف منهم وجبن، فهذا مما يجرأ الرعاية عليك وتفقد هيبتك بينهم، فيكون أمرك إلى فند ورأيك إلى بدد، وقد روي عن الامام أمير المؤمنين عليه السلام: زهدك في راغب فيك نقصان حظ، ورغبتك في زاهد فيك ذل نفس<sup>(٥)</sup>.

(١) المحسن - البرقي ٢/٣٥٨.

(٢) سورة يوسف، الآية: ٣٦.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٦٣٧.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٦٣٧.

(٥) نهج البلاغة - شرح الشيخ محمد عبده ٤/١٠٤.

## ❖ لا تكون عنيفاً وقاسياً:-

وأن تكون في حزم وشدة في غير عنف أي الحزم والقوة في الرأي والفعل في الأمور خصوصاً المهمة منها بلا تنكيل أو قسوة أو تكليف بمعاً يطاق لأنها تورث العداوة، والحدق، والابتعاد عنك، وتتبع عثراتك، فتصبح بلا أمان بين رعيتك، فاحذر غدرهم، ولا هيبة لنظام سياستك فتوقع تمردهم عليك بأي فرصة، فتكون في خرج وضيق مما انت فيه، وقد تُجرّ إلى ما تخشاه وتحذر. فالالتزامك بهذا الأمر هو أساس منطق التوازن والاستقامة في التعامل مع الرعية.

## ❖ اهتم برئيسك ورسله:-

وعليك أن لا تنسى أمر صاحبك ورئيسك الذي ولاك أمر رعيتك أي «المنصور العباسي»، فاهتم بشؤونه العامة ومداراة سلطانه ونفوذه حتى لا تعطي من نفسك للواشين والحاشدين، فلا يرى منك ما يسوءه، ولا يسمع عنك ما يكره، لأنه صاحبك الذي ولاك، وبيده إيقائك في الحكم أو عزلك عنه، أو يقربك إليه أو يؤذيك، وعليك الاهتمام والرعاية والتكريم ومن يرد عليك ويصلك من رسوله ووفده فأنهم بمثابة العيون عليك، والاطلاع على أحوالك، فلا يروا منك إلا خيراً.

## ❖ أصلح أمر الرعية:-

وارتق فتق رعيتك، الرتق ضد الفتق وهو غلق الشيء وسده بعد شقه، وأرتف فتقهم أي أصلح ذات بينهم، وأحسن أحوالهم ومعاشرهم، ونعش أمورهم، وأرشدهم إلى محسن الأعمال، وهذا مما يقوي سلطانك ويعزز قرارك ويزيد في حظك عند رعيتك، والأهم من ذلك بان توقفهم وتطلعهم، وأن تدعوههم على ما وافق طريق الحق في الخير والصلاح في أمر دينهم ودنياهم وأخرتهم، وإقامة سنن العدل والمساواة فيما بينهم، حتى تأخذ النصف من أنفسهم وأهليهم وعشائرهم بما

يرفع من عزيمتهم في إثبات الحق والعدل، ويقوى إيمانهم إن شاء الله تعالى. فان في صلاح الراعي صلاح الرعية، وفي رشده رشدهم، والناس على دين ملوكها وسيرتهم، فكن لهم راتقا لما يصلحهم، ومسددا لما يحفظ شؤونهم، بعيدا عما يفسدhem، وينخل بأحوالهم ومعاشهem.

### ❖ لاحذر السعاة وأهل النميمة: -

ولياك يا عبد الله والسعاة جمع الساعي من سعى بصاحبه إلى السلطان سعاية كيداً ليؤذيه أي وشى به، والسعاية لفظ يشمل الوشاية والنميمة، وان أطلقت الوشاية لخصوص السلطان، والنميمة إفساد ذات البين عامة، وأهل النمائم هم المشاءون بالنميمة وهم نقلة الحديث من قوم إلى قوم على وجه الإفساد بينهم، المفرقون بين الأحبة، فأنهم شرار الخلق فلا تلزقون وتقربن وتمكن منهم بك ولا تجعله من خاصتك أو حاشيتك أو من تستعين بهم على أعمال ولا يتك ولا تؤمن أحداً من هؤلاء سعاة السوء وأهل النميمة والفرقة، لأن هؤلاء همهم متابعة عثرات الناس والتجسس عليهم، لإدخال السوء والضرر فيهم، فيوغرروا صدرك على رعيتك وناسك، فيوردوك الهلكة من حيث لا تعلم، فتكون من الطالمين، وعليك بالابتعاد عنهم والتجنب عن سماع كلامهم، فعن أمير المؤمنين عليه السلام - من كتابه للأشر لما ولاه مصر - : لا تعجلن إلى تصديق ساع، فإن الساعي غاش، وإن تشبه بالناصحين <sup>(١)</sup>

ولا يراك الله عليه السلام يوما وهو من طلوع الفجر أو طلوع الشمس إلى الغروب ولا ليلة وهي من الغروب إلى طلوع الفجر أو طلوع الشمس، وأنت يا عبد الله تقبل منهم أي السعاة وأهل النمائم صرفا أي توبة ولا عدلا <sup>(٢)</sup> أي فدية، كما فسر عنهم

(١) نهج البلاغة - شرح الشيخ محمد عبد عبده ٨٧/٣.

(٢) صرف الكلام: فضل بعضه على بعض وتوسيعه بالزيادة فيه وفي الحديث (لا يقبل منه صرف ولا عدل) قبل المراد بالصرف التوبة والعدل الفدية وقبل غير هذا.

صلوات الله عليهم أجمعين، بمعنى ان يا عبد الله لا تزكي لهم قولا ولا تقبل منهم فعلا، والا فيسخط الله تعالى عليك وينقضب منك، ولم ترض الله عَزَّوَجَلَّ وتطيعه في قوله تعالى **﴿وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ مَّهِينٍ ﴾** هَذَا زَكَرٌ تَسْلِمُ بِتَبَرِيرٍ <sup>(١)</sup> .

وأقل ما يفعله الله عَزَّوَجَلَّ فيك أن يهتك سترك يوم تهتك الستور، ولا يسترك عند الفضيحة بين الناس، لتمكينك هؤلاء وتقريبهم إليك. وروي عن أمير المؤمنين علي عَلِيٌّ أنه قال لرجل رفع إليه كتابا فيه سعاية: يا هذا إن كنت صادقا مقتناك، وإن كنت كاذبا عاقبناك، وإن أحببت القيلة أقتلناك، قال: بل تقيلني يا أمير المؤمنين <sup>(٢)</sup> .

وعنه سلام الله عليه: أكذب السعاية والنميمة، باطلة كانت أم صحيحة <sup>(٣)</sup> .

وروي عن الإمام الصادق عَلِيٌّ: إن من أكبر السحر النميمة، يفرق بها بين المتحابين، ويجلب العداوة على المتصافيين، ويسفك بها الدماء، ويهدم بها الدور، ويكشف بها الستور، والنمام أشر من وطئ على الأرض بقدم <sup>(٤)</sup> .

والسعاية والنميمة فيها هلاك نفسه، وهلاك من يسعى به، وهلاك من يسعى إليه، فضلا عن إثارتها البغضاء والشحناه في المجتمع، وتورثان غضب الجبار في السماء، وإنهما ليست من شيم المؤمنين والمسلم الحق، وقد روي عن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إن النميمة والمحقد في النار لا يجتمعان في قلب مسلم <sup>(٥)</sup> .

وفي البخار روي عن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: شر الناس المثلث، قيل: يا رسول

(١) سورة القلم، الآية: ١٠ - ١١.

(٢) الاختصاص - الشيخ المفید ص ١٤٢.

(٣) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ٧٦.

(٤) بخار الأنوار - العلامة المجلسي ١٦٩/١٠.

(٥) مجمع الزوائد - الهيثمي ١٠٢/١.

الله! وما المثلث؟ قال: الذي يسعى بأخيه إلى السلطان فيهلك نفسه، ويهلك أخاه، ويهلك السلطان<sup>(١)</sup>.

وفي كنز العمال روي عنه **عليه السلام**: إياكم وقاتل ثلاثة، فإنه من شرار خلق الله، قيل: يا رسول الله! وما قاتل ثلاثة؟ قال: رجل سلم أخاه إلى سلطانه فقتل نفسه، وقتل أخاه، وقتل سلطانه<sup>(٢)</sup>.

وفيه عنه صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله: من سعى بأخيه إلى سلطان أحبط الله تعالى عمله كله، وإن وصل إليه مكروه أو أذى جعله الله تعالى مع هامان في درجة في النار<sup>(٣)</sup>.

وعن الإمام أمير المؤمنين علي **عليه السلام** في الغرر: الساعي كاذب لمن سعى إليه، ظالم لمن سعى عليه<sup>(٤)</sup>.

وعنه **عليه السلام**: شر الناس من سعى بالإخوان ونسى الإحسان<sup>(٥)</sup>.

وقال **عليه السلام**: النميمة شيمة المارق<sup>(٦)</sup>.

وعنه **عليه السلام**: أسوء الصدق النميمة<sup>(٧)</sup>.

وعنه **عليه السلام**: من سعى بالنميّة حاربه القريب ومقته بعيد. وقال **عليه السلام**: بش السعي التفرقة بين الآليين<sup>(٨)</sup>.

(١) بحار الأنوار - العلامة المجلسي ٢٦٦/٧٢.

(٢) كنز العمال - المتنبي الهندي ٣/٨١٥.

(٣) كنز العمال - المتنبي الهندي ٣/٤٨٦.

(٤) مستدرك الوسائل - العيززا النوري ١٨/٢٦٢.

(٥) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ٢٩٤.

(٦) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ٣١.

(٧) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ١١٤.

(٨) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ٤٣٧.

وروي عن رسول الله ﷺ: إياكم والنميمة ونقل الحديث<sup>(١)</sup>.

وعن الإمام علي ؑ: إياك والنميمة، فإنها تزرع الضغينة وتبعده عن الله والناس<sup>(٢)</sup>.

وروي عن الإمام أبي عبد الله الصادق ؑ - يوصي ولده الكاظم ؑ - منها: إياك والنميمة، فإنها تزرع الشحناء في قلوب الرجال<sup>(٣)</sup>.

وروي عن رسول الله ﷺ: ألا أخبركم بشراركم؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: المشاءون بالنمية، المفرقون بين الأحبة، الباغون للبراء العيب<sup>(٤)</sup>.

وعنه ؑ: يا علي احذر الغيبة والنميمة، فإن الغيبة تفطر، والنميمة توجب عذاب القبر<sup>(٥)</sup>.

وعنه ؑ: كادت النمية أن تكون سحرا<sup>(٦)</sup>.

وعنه ؑ: لا يدخل الجنة نمام. «وفي رواية قتات» وهو الذي يرفع الحديث<sup>(٧)</sup>.

## ❖ احذر مكر خوز الأهواز:-

احذر يا عبد الله وتبه من مكر أي احتيال وخداعة، خوز الأهواز - وقد مرت الحديث عن الأهواز - وهي من بلاد خوزستان وتنسب جميع بلاد الخوز إلى

(١) كنز العمال - المتنبي الهندي ٦٥٥/٣.

(٢) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ٤٣٧.

(٣) بحار الأنوار - العلامة المجلسي ٢٠٢/٧٥.

(٤) الخصال - الشيخ الصدوق ص ١٨٣.

(٥) تحف العقول - ابن شعبة الحراني ص ١٤.

(٦) كنز العمال - المتنبي الهندي ٦٥٥/٣.

(٧) كنز العمال - المتنبي الهندي ٦٥٥/٣.

الأهواز يقال لها كور الأهواز، والبلدة هي الأهواز الساعية يقال لها سوق الأهواز وهي على قرب من أربعين فرسخا من البصرة وكانت إحدى البلاد المشهورة المشحونة بالعلماء والأئمة والتجار والمتمولين من أهل البلاد والغرباء وقد خربت أكثرها وينتسب النيل ولم يبق منها إلا جماعة قليلة، كذا قال السمعاني<sup>(١)</sup>. والخوز هم أهل خوزستان بضم أوله، وبعد الرواية الساكنة زاي، وسین مهملة، وتناء مثناء من فوق، وأخره نون، اسم لجميع بلاد الخوز، ونواحي الأهواز بين فارس والبصرة وواسط وجبل اللوز المجاورة لاصبهان وهي من عراق العجم، وإستان كياء النسبة في كلام الفرس.

وقال الزبيدي والخوز، بالضم: جيل من الناس في العجم، وهم من ولد خوزان بن عيلم بن سام بن نوح عليه السلام<sup>(٢)</sup>.

وقال أبو عبد الله عليه السلام فلان أبي الإمام محمد الباقر أخبرني، عن آبائه، عن أمير المؤمنين عليه السلام أنه قال: إن الإيمان لا يثبت في قلب يهودي ولا خوزي أبدا.

وقد وردت عدة روايات أخرى تشير إلى هذا المعنى، منها:

ما رواه الصدوق في علل الشرائع عن أبيه عليه السلام قال: سعد بن عبد الله، عن إبراهيم بن هاشم عن عبد الله ابن حماد، عن شريك عن جابر، عن أبي جعفر عليه السلام قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه لا تسبوا قريشا، ولا تبغضوا العرب، ولا تذلوا الموالى، ولا تسكنوا الخوز ولا تزوجوا إليهم، فإن لهم عرقا يدعوهم إلى غير الوفاء<sup>(٣)</sup>.

وما رواه العقيلي في ضعفاءه قال: ما حديثنا أحمد بن جعفر التازي قال

(١) الأنساب - السمعاني ٢٣١/١.

(٢) تاج العروس - الزبيدي ٦٤/٨.

(٣) علل الشرائع - الشيخ الصدوق ٣٩٣ - ٣٩٤/٢.

حدثنا محمد بن يزيد النفلي قال حدثنا عمرو بن عبد الغفار قال حدثنا الأعمش عن أبي وائل عن بن مسعود قال سمعت رسول الله ﷺ يقول تاركوا الترك ما تركوكم، ولا تجاوروا الأنباط في بلادهم فإنهم آفة الدين فإذا أدوا الجزية فأذلوهم فإذا أظهروا الإسلام وقراءوا القرآن وتعلموا العربية واحتبوا في المجالس وراجعوا الرجال الكلام فالهرب الهرب من بلادهم، ولا تناكحوا الخوز فإن لهم أصلاً يدعوهم إلى غير الوفاء، ولو كان هذا الدين معلقاً بالشريعة لتناوله قوم من أبناء فارس<sup>(١)</sup>.

وقد روى أبو خيرة عن علي بن أبي طالب، رضي الله عنه، أنه قال: ليس في ولد آدم شر من الخوز ولم يكن منهم نجيب<sup>(٢)</sup>.

وفي صحيح البخاري حدثني يحيى حدثنا عبد الرزاق عن معمر عن همام عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه أن النبي ﷺ وسلم قال لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا خوزاً وكرمان من الأعاجم حمر الوجوه فطس الأنوف صغار الأعين كان وجوههم المجان المطرقة نعالهم الشعر<sup>(٣)</sup>.

بل ورد فيهم كلام في بعض الكتب فيه تجريح كثير وتأمل طويل، وأظنهما اعتمدوا على هذه المرويات، ونذكر بعضها منها للتدليل على ذلك منها، ما قاله الحموي في معجم البلدان:

والخوز ألم الناس وأسقطهم نفساً، قال ابن الفقيه قال الأصمعي: الخوز هم الفعلة وهم الذين بنوا الصرح واسمهم مشتق من الخنزير، ذهب أن اسمه بالفارسية خوه فجعله العرب خوز، زادوه زايا كما زادوها في رازي ومرادي وتوزي، وقال قوم: معنى قولهم خوزي أي زيه زي الخنزير، وهذا كالاول وروي

(١) ضعفاء العقيلي - العقيلي ٢٨٦/٣ - ٢٨٧.

(٢) معجم البلدان - الحموي ٤٠٤ / ٢.

(٣) صحيح البخاري - البخاري ١٧٤ / ٤.

أن كسرى كتب إلى بعض عماله: أبعث إلى بشر طعام على شر الدواب مع شر الناس، فبعث إليه برأس سمكة مالحة على حمار مع خوزي<sup>(١)</sup>.

وأضاف، والغالب على أخلاق أهلها سوء الخلق والبخل المفرط والمنافسة فيما بينهم في النزد المحقير، والغالب على ألوانهم الصفرة والنحافة وخففة اللحى ووفر الشعر، والضخامة فيهم قليل «أقول: وليست هذه صفاتهم اليوم»، وهذه صفة لعامة بلاد الجروم، والغالب عليهم الاعتزال، وفي كورهم جميع الملل<sup>(٢)</sup>.

الخوز ذكر الأصمسي قال الخوز هم الفعلة الذين بنوا الصرح لفرعون وأسمهم مشتق من اسم الخنزير يقال لهم بالفارسية خوك<sup>(٣)</sup>.

وقال البستاني: خوز جيل من الناس يوصفون بالخسة والدناة الواحد منهم خوزي وهو مما يشتم به<sup>(٤)</sup>. وغير ذلك مما فيه تأمل طويل.

على أنه يستفاد من جملة هذه الأقوال إن الخوز صنف معين من الناس أو صافهم المذكورة غير ما عليهم الآن، وإنهم موغلون في القدم من أيام فرعون وكسرى، والغالب عليهم الاعتزال، وان خوزستان فيها ملل ونحل وأصناف مختلفة.

على إن هذه الروايات الواردة والأخبار المذكورة لم تقتصر على الخوز في عدم التعامل معهم بل شملت جملة من الأقوام كالأكراد<sup>(٥)</sup> والسودان والزنج<sup>(٦)</sup>

(١) معجم البلدان - الحموي ٢/٤٠٤.

(٢) معجم البلدان - الحموي ٢/٤٠٥.

(٣) المعرف - ابن قتيبة الدينوري ص ٦١٨ - ٦١٩.

(٤) قطر المحيط - البستاني ١/٥٨٦.

(٥) الأكراد: قوم من الناس يسكنون الجبال عادة، وتذكر العجم أن الأكراد فضل طعم ببوراسف وذلك أنه كان يأمر أن يذبح له كل يوم إنساناً ويستخدم طعامه من لحومهما وكان له وزير يقال له أرمائيل وكان يذبح واحداً ويستحي واحداً ويبعث به إلى جبال فارس فتوالدوا في الجبال وكثروا. وفي بعض الأخبار أنهم جيش (جنس) من الجن كشف عنهم الغطاء.

(٦) الزنج: بالفتح والكسر صنف من السودان واحدهم زنجي.

والنبيط<sup>(١)</sup> والخزر<sup>(٢)</sup> وأهل أصفهان وغيرهم، ومن هذه الروايات، ما ورد في الكافي عن علي بن ابراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن زياد، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: قال أمير المؤمنين عليه السلام: إياكم ونكاح الزنج فإنك خلق مشوه<sup>(٣)</sup>.

وفيه أيضاً، عن علي بن ابراهيم، عن إسماعيل بن محمد المكي، عن علي بن الحسين، عن عمرو بن عثمان، عن الحسين بن خالد، عن ذكره، عن أبي الريبع الشامي قال: قال لي أبو عبد الله عليه السلام: لا تشر من السودان أحداً فإن كان لا بد فمن النوبة<sup>(٤)</sup> فإنهم من الذين قال الله عَزَّوَجَلَّ ﴿وَمِنَ الَّذِينَ قَاتَلُوا إِنَّا نَصْرَنَاهُ أَخْذَنَا مِنْهُمْ هُنَّ حَاطِنَاتٌ مِّمَّا ذُكِرُوا بِهِ﴾<sup>(٥)</sup> أما إنهم سيدكرون ذلك الحظ وسيخرج مع القائم عليه السلام منا عصابة منهم، ولا تنكحوا من الأكراد أحداً فإنهم جنس من الجن كشف عنهم الغطاء<sup>(٦)</sup>.

وعن عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن موسى بن جعفر، عن عمرو بن سعيد، عن محمد بن عبد الله الهاشمي، عن أحمد بن يوسف، عن علي بن داود الحداد، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: لا تناكحوا الزنج والخزر<sup>(٧)</sup> فإن لهم أرحاماً تدل على غير الوفاء، قال: والهند والسندي والقندل ليس فيهم نجيب يعني القندمار<sup>(٨)</sup>.

(١) النبيط: جيل من الناس كانوا يتزلون بالبطائح بين العراقيين (الكوفة والبصرة)، وقال ابن الأثير في النهاية: أنهم كانوا قد ياماً سكان العراق.

(٢) الخزر هو ضيق العين وصغرها كأنه ينظر بمؤخرها والخزر جيل من الناس.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٣٥٢/٥.

(٤) النوبة: بالضم رهط من بلاد العيشة والسودان.

(٥) سورة المائدة / آية ١٤. (٦) الكافي - الشيخ الكليني ٥ / ٣٥٢.

(٧) وفي بعض النسخ الخوز بدل الخزر.

(٨) مدينة القندمار مدينة كبيرة القطر كبيرة الخلق وهم قوم يمتازون بلاحهم عن غيرهم وذلك أنهم يتركون لحافهم تطول حتى يصل الأكبر من لحافهم إلى الركب دونها وهي عراض كبيرة الشعر ووجوههم مدوره والمثل يضرب بهم بكبر لحافهم وطولها وزفهم زي الأنوار وعندهم وفي بلدهم حنطة وأرز وحبوب وأغذية وأبقار وهم يأكلون الأغذية الميتة ولا يأكلون البقر البطة. نزهة المشتاق في اختراق الأفاق - للشريف الإدريسي ١٩٥/١.

(٩) الكافي - الشيخ الكليني ٥ / ٣٢٥.

وفي علل الشرائع، حديث أبي كثيرون قال: حدثنا عبد الله بن جعفر الحميري عن هارون بن مسلم عن مسدة بن صدقة عن جعفر بن محمد عن آبائه عليهم السلام إن رسول الله ص قال: تاركوا الترك ما تركوكم، فان كلبهم شديد، وكلبهم خسيس <sup>(١)</sup>.

وفي العلل أيضاً عن أبيه، عن محمد بن يحيى، عن الحسين بن زريق، عن هشام، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: يا هشام، النبط ليس من العرب ولا من العجم فلا تتخذ منهم ولبا ولا نصيرا فان لهم أصولاً تدعوا إلى غير الوفاء <sup>(٢)</sup>.

ومنها ما روي عن ابن مسعود قال: كنت قاعداً عند أمير المؤمنين عليه السلام في مسجد رسول الله ص إذ نادى رجل: من يدلني على من أخذ منه علم؟ ومر قلت له: يا هذا هل سمعت قول النبي ص: أنا مدينة العلم وعلى بابها؟ فقال: نعم. قلت: وأين تذهب وهذا علي بن أبي طالب؟ فانصرف الرجل وجشى بين يديه. فقال عليه السلام له: من أين بلاد الله أنت؟ قال: من أصفهان. قال له: اكتب: أملأ علي بن أبي طالب عليه السلام: إن أهل أصفهان لا يكونون فيهم خمس خصال: السخاوة، والشجاعة، والأمانة، والغيرة، وحبنا أهل البيت. قال: زدني يا أمير المؤمنين. قال عليه السلام - باللسان الأصفهاني - : «أروت، لين، وس» يعني اليوم حسبك هذا <sup>(٣)</sup>. وغير ذلك.

على إننا وإن كنا نتوقف في مثل هذه الروايات، إن لم نطرحها، تبعاً لروح القرآن الكريم كما في قوله تعالى: ﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ ذَرَّةٍ وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُونا وَمِمَّا نَبْرَأُ إِنَّ أَكْثَرَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْقَنْتُمْ إِنَّ اللَّهَ طَيِّبُ الْخَيْرِ﴾ <sup>(٤)</sup>، ﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ أَتَقُوا

(١) حلل الشرائع - الشيخ الصدوق ٢/٣٩٢. وفي رواية.. وسلبهم خسيس.

(٢) علل الشرائع - الشيخ الصدوق ١/٥٦٦.

(٣) الخرائج والجرائح - قطب الدين الرواندي ٢/٥٤٥ - ٥٤٧.

(٤) سورة الحجرات، الآية: ١٣

رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ نُفُسٍ وَجَدَرٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَيَقُولُ مِنْهُمَا يَجِدُ أَكْثَرًا كَثِيرًا فَهَذَا وَأَنْتُمُ أَهْلَهُ أَلَّذِي  
تَسْأَلُونَ يَوْمَ وَالْأَرْجَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَّفِيقًا <sup>(١)</sup>، «وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ مِّنْ نُفُسٍ وَجَدَرٍ  
فَسَتَرَهُ وَمُسْتَوْعَدٌ قَدْ فَصَلَّى الْأَيَّاتِ لِقَوْمٍ يَقْنَعُونَ <sup>(٢)</sup>، «هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ  
نُفُسٍ وَجَدَرٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَفَسَّهَا حَمَلَتْ حَمَلًا حَقِيقًا فَمَرَّتْ يَوْمًا  
هَذَا أَنْتَلَتْ دَعَوَا اللَّهَ رَبِّهِمَا لَيْنَ، أَتَيْتُنَا صَلْحًا لِنَكُونَنَا مِنَ الشَّاكِرِينَ <sup>(٣)</sup>».

ولكن على فرض الثبوت، فالاولى ردّها إلى أهلها <sup>عليهم السلام</sup> فهم اعلم بها منا، وقد ورد عن جابر، قال: قال أبو جعفر <sup>عليه السلام</sup>: قال رسول الله <sup>ص</sup>: إن حديث آل محمد صعب مستصعب، لا يؤمن به إلا ملك مقرب، أونبي مرسل، أو عبد امتحن الله قلبه للإيمان، فما ورد عليكم من حديث آل محمد، فلانت له قلوبكم وعرفتموه فاقبلوه، وما اشمازت قلوبكم وأنكرتموه، فردوه إلى الله وإلى الرسول وإلى العالم من آل محمد، وإنما الهالك أن يحدث بشئ منه لا يحتمله فيقول: والله ما كان هذا شيئاً، والإنكار هو الكفر <sup>(٤)</sup>.

على انه يمكن حمل المقصود منها على جيل من الناس أو صنف منهم، أو كما قيل جيل من الأعاجم أو صنف منهم، لا عموم أهل خوزستان وإن أطلق الاسم عليهم، من باب إطلاق الكل على الجزء وليس هذا بغرير عندها، إذ إن في كُورِهم جميع الملل والأصناف من الخلق، ووصفهم بأنهم الذين يغلب عليهم الاعتزال عن المجتمع، البعيدين عن المدنية وقيم الحضارة، فيغلب عليهم عدم العلم، فينشئون نشأة وحشية، وطباعهم تكون قاسية، وتعاملهم مع الناس بخشونة وجفاء.

(١) سورة النساء، الآية: ١.

(٢) سورة الأنعام، الآية: ٩٨.

(٣) سورة الأعراف، الآية: ١٨٩.

(٤) مستدرك سفينة البحار - النمازي الشاهرودي ٢٧٢/٦ عن بصائر الدرجات والخرائط بإسناده عنه مثله.

وهذا ليس بعيد، فقد هجا الله ﷺ في كتابه المجيد الذي ﴿لَا يُأْتِيهِ الْبَطْلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ﴾<sup>(١)</sup>، الأعراب من العرب وهم سكان البادية خاصة، سموا بذلك حتى يتميزوا عن العرب الذين هم أهل الأمصار والمدنية، وان شملهم اسم العرب بالعموم، فوصفهم ﷺ بأنهم أشد كفرا ونفاقا بقوله تعالى ﴿الْأَكْرَابُ أَشَدُ كُفْرًا وَنِفَاقًا وَأَجَدَرُ أَلَا يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ حِكْمَةٌ﴾<sup>(٢)</sup> لأنهم يكونون غلاظ الطبع، قساة القلب وجفاة، وانهم من الكفر اقرب إلى الإيمان، لقلة اختلاطهم بالناس وبعدهم عن المدنية، وعدم تعلمهم الأحكام الشرعية والإسلامية.

فيكون بينهما عموم مطلق؛ على ان هذه ليست قاعدة عامة مطردة لا تنفك عن جزئياتها، لذا قال عز من قائل ﴿وَمِنَ الْأَكْرَابِ مَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَيَسْتَحْدِدُ مَا يُنْفِقُ فَرِيقُهُ عِنْدَ اللَّهِ وَصَلَوَاتُ الرَّسُولِ إِلَّا إِنَّهَا فُزُّةٌ لَهُمْ سَيِّدُنَا وَلَهُمُ اللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾<sup>(٣)</sup>، وهذا ينطبق على الخوزي وغيره من الأقوام حذو القذة بالقذة؛ ومن هنا يمكن تأويل هذه الروايات على أنهم ما لم يُسلموا ويدخل الإيمان في قلبهم لاسيما ولاية أهل البيت عليه السلام.

على ان هناك روايات إذا أردنا ان نأخذها على ظاهرها ربما توقعنا بإشكالات عده منها: ما روي عن أبي عبد الله الصادق عليه السلام: نحن قريش، وشيعتنا العرب، وعدونا العجم<sup>(٤)</sup>. وعن إسحاق بن عمار أو غيره قال: قال أبو عبد الله عليه السلام: نحن بنو هاشم وشيعتنا العرب وسائر الناس الأعراب<sup>(٥)</sup>. وعن زراره قال: قال أبو عبد الله عليه السلام: نحن قريش وشيعتنا العرب وسائر الناس علوج

(١) سورة فصلت، الآية: ٤٢.

(٢) سورة التوبة، الآية: ٩٧.

(٣) سورة التوبة، الآية: ٩٩.

(٤) معاني الأخبار - الشيخ الصدوق ص ٤٤.

(٥) الكافي - الشيخ الكليني ٨ / ١٦٦.

الروم<sup>(١)</sup>. وغيرها، فهل إن أعداء أهل البيت عليه السلام هم عموم العجم أي غير العرب حقيقة؟ أم لابد إن الإمام عليه السلام قصد معنى ثانياً غير المعنى الظاهر وان الظاهر ربما كانية عن معنى آخر، فتأمل.

على أنَّ في هذه الرواية وغيرها دلالة على أنَّ المسلم المؤمن المتمسك بولاية أهل البيت عليه السلام هو من شيعتهم، وانه من العرب، وان كان من أي جنس أو صنف أو ملة؛ وقد ورد في جملة من أخبارهم عليه السلام، منها عن الصادق عليه السلام: رحم الله شيعتنا، خلقوا من فاضل طيبتنا، وعجنوا بماه ولايتنا، يحزنون لحزننا، ويفرحون لفرحنا<sup>(٢)</sup>.

وعلى ذلك، فال الأولى التمسك بالقاعدة العامة وهي قوله تعالى ﴿بِكَيْمَانَهَا أَنَّا مُّسْلِمُونَ خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ ذِرَّةٍ وَّأَنْشَأْنَاكُمْ شَعُورًا وَّفَيَّالَ لِتَعْرَفُوهُ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ إِنَّ اللَّهَ أَكْرَمُكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِخَيْرٍ﴾<sup>(٣)</sup> فان العزة والشرف، والتكريم الإلهي للمتقين الصالحين من أي جنس كان، أو لأي صنف انتهى، أو لأي بلد انتسب.

ومما يؤيد ما سبق أنهم «أي الخوز» صنف معين، وان الكلام عادة لا يكون بالانتماء إلى البلدان لأن البلد محل لكثير من أصناف الخلق للسكن فيه والاستيطان، فهل تشمل هذه النعوت من الكلام والصفات المعروضة للطارئ على البلد وقد استوطن فيه لظرف معين وتکاثرت أجياله فيه كالعربي الساكن الأهواز أو الانجليزي أو التركي أو الخراساني أو غيرهم.

أم إن للمكان بما هو مكان له خصوصية وتأثير على طبيعة الإنسان، نعم إن الاختلاط بالمحيط الاجتماعي والتدخل فيه قد يؤثر على طبيعة الإنسان وسلوكه، ولكن القاعدة القرآنية الثابتة تبقى هي الأساس في التعامل بين المولى الجليل

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٨/١٦٦.

(٢) شجرة طوبي - المازندراني ١/٣.

(٣) سورة الحجرات، الآية: ١٣.

وعباده من جهة، والتعامل بين الناس فيما بينهم من جهة أخرى، وهي عموم قوله تعالى **﴿وَلَا تَزِدُ وَازِدَةً وَلَا تَأْخِرَ﴾**<sup>(١)</sup>).

ولهذا ورد في بعض الأخبار عن الإمام الصادق **عليه السلام** تفسير لأسماء بعض الأقوام والأصناف إلى ما يرفعهم إلى روح الإيمان وشرف الولاية، لا إلى ما يقربهم إلى أبواب الفرق والعصيان، ويجعلهم نحو الألفة والتآلف والأمان، ولكن بفضل ما يتصفون به من التقوى والإيمان، كما هو دينهم **عليه السلام** في تعاملهم مع الناس، فقد ورد عن الإمام **عليه السلام**: المؤمن علوي لأنه علا في المعرفة، والمؤمن هاشمي لأنه هشم الضلال، والمؤمن قرشي لأنه أقر بالشئ المأخذ عنا، والمؤمن عجمي لأنه استعجم عليه أبواب الشر، والمؤمن عربي لأن نبيه **عليه السلام** عربي وكتابه المنزل بلسان عربي مبين، والمؤمن نبطي لأنه استبط العلم، والمؤمن مهاجري لأنه هجر السينات، والمؤمن أنصاري لأنه نصر الله ورسوله وأهل بيته رسول الله، والمؤمن مجاهد لأنه يجاهد أعداء الله **عليه السلام** في دولة الباطل بالتقية، وفي دولة الحق بالسيف<sup>(٢)</sup>. وفي رواية أخرى آخرها: وكفى بهذا شرفا للمؤمن.

ويمكن القول بناء على ذلك، المؤمن خوزي لأنه أخزى الشيطان، والمؤمن كردي لأنه كرد الشيطان أي طارده ودافعه، والمؤمن زنجي لأنه انقضى من أكل الحرام، والمؤمن خزري حتى ضاقت عينه وصغرت من شدة حدة النظر للشيطان، والمؤمن تركي لأنه ترك الكبائر والموبقات، وهكذا دواليك سيرا على نهجهم **عليه السلام** وسلوكهم في إكرام المؤمنين من دون نظر إلى أصله وجنسه وبلده.

﴿مَنْ تَأْنِسَ بِهِ وَتَسْتَرِيحَ لَهُ﴾:-

فاما من تأنس به من خاصتك وحاشيتك، وتألفه وتلاطفه وتسلى معه ويزيل

(١) سورة الأنعام، الآية: ١٦٤

(٢) علل الشرائع - الشيخ الصدوق ٢/٣٧

الوحشة عنك، وتستريح وتسكن نفسك إليه ويكون سرورك معه، وتلتج من ولع يلتج أي دخل والولوج الدخول، ووليجة الرجل خاصة وبطانته أي وتدخله أمرك وتكشف إليه سرك، من خاصتك وبطانتك، فذلك يكون الرجل الممتحن الذي عرفته وخبرته المستبصر والمستبين أمره، الواضح سيرته الأمين المؤمن الثقة، الذي يطمئن إليه الموافق وهو ضد المخالف أي المتحد والمطابق لك على دينك ومعتقدك ومذهبك وولائك.

### ﴿لختبر خواص﴾: -

وامتحن يا عبد الله واختبر خواصك والخاصة ضد العامة وهي التي تخص نفسك، وخاصة القوم وجوههم وأكابرهم ويقابلهم، وخاصة الملك وخصوصه المقربون من رجال دولته، وهم حاشيتك المقربون منك والمطلعون على قراراتك وأحكامك وأمورك، وفي عيون الحكم ورد عن أمير المؤمنين عليه السلام: يمتحن الرجل بفعله لا بقوله<sup>(١)</sup>.

وعنه عليه السلام في غرر الحكم: ثلات يمتحن بها عقول الرجال، هن: المال، والولاية، والمصيبة<sup>(٢)</sup>.

وفي عيون الحكم عن أمير المؤمنين عليه السلام: ستة تختبر بها أخلاق الرجال: الرضا، والغضب، والأمن، والرعب، والمنع، والرغب<sup>(٣)</sup>.

### ﴿ميز العوام﴾: -

وميز حوامك من يميزه ميزا وهو الفصل بين المتشابهات أي فضل بعضهم

(١) عيون الحكم والمواعظ - الليبي الواسطي ص ٥٤٩.

(٢) عيون الحكم والمواعظ - الليبي الواسطي ص ٢١٢.

(٣) عيون الحكم والمواعظ - الليبي الواسطي ص ٢٨٦.

على بعض بالمزايا والمكرمات وهم خلاف الخاصة، يقال إنما سميت العامة بذلك لأنها تعم بالشر.

### ❖ جرب خواصك وعوامك: -

وجرّب أي امتحن واحتبر مرة بعد أخرى الفريقين من خواصك وعوامك، فإن رأيت وعلمت أنّ هناك من أحد الفريقين أو كلاهما رشداً وهو ضد الغي المراد منه الهدى والاستقامة على طريق الحق مع تصلب فيه، فضلاً عن رجاحة العقل والرأي، وحسن تقدير الأمور، وطيب العشر فشأنك يا عبد الله وحالك وإيابه أي مع صاحب الرشد ومن أي الفريقين ظهر، في أن تقربه وتجعله من حاشيتك، وتطلعه على أمورك، وتسترشد برأيه وتستشيره، وتأنس به وترفع وحشتك معه.

### ❖ عطاءك في ذات الله ﷺ: -

وليابك يا عبد الله إن تُعطي درهماً على قلته، أو تخلع ثوباً على بساطته، أو تحمل على دابة أشياء لأشخاص كهدايا أو تُركب عليها أشخاصاً للتكريم والشهرة في غير ذات الله ﷺ ووجهه، ولا يقصد التقرب إليه سواءً كان ذلك لشاعر من الشعراء البطاليين أو مضحك من المهرجين يضحك الناس بحركاته أو متمنح ذو دعابة وهزل، كثير المزاح يضحك الناس بأقواله؛ أو غيرهم من الذين لا نفع لهم في المجتمع، إلا أعطيت وقسمت مثله بالعطاء والعمل في ذات الله ﷺ ووجهه، كفارة لما أنفقت في غير محله من أموالك الخاصة التي لم تقصد بها وجه الله تعالى ولا رضوانه؛ إلا فالأموال العامة لا يحق للحاكم التصرف بها دون وجه شرعي أو مبرر قانوني يبيع له ذلك؛ لأن هذه الأموال أمانة شرعية، قانونية، أخلاقية، عرفية، بيد من أتمنهم الشعب عليها من الحكماء والمسؤولين والموظفين كل على حدود مسؤوليته، فيجب عليهم إنفاقها ووضعها في محلها الصحيح بما يرفع من المستوى المعاشي لعموم الشعب، ويوفر لهم الخدمات والحياة الكريمة، وبيني

بلدهم ويعزز قدراته المستقبلية. وعليه إن يضع الأشخاص الأمانة النزهاء، ومن يكون بموقع المسؤولية، أو من يتبع ويشرف على ذلك، حيث يكون مؤمن على مركزه ومسؤوليته وأداؤها بالشكل المطلوب بما يرضي الله تعالى ويريح ضميره ﴿وَقُلْ أَعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَرَدُونَ إِلَى عَلَيْهِ الْعِبْدُ وَالشَّهَدَةُ يُبَيِّنُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

إن في استغلال المركز السياسي أو المنصب الحكومي لحرب الأموال العامة وسرقتها بعنادين وتبشيرات لا أخلاقية فضلاً عن اللاشرعية واللاإقانية، والاستثمار بثروات الشعب ومقدراته لجهة ما، أو مجموعة معينة، أو فئة خاصة، دون عامة الناس من أعظم الخيانات، لأنها خيانة للوطن والشعب، وخيانة لمن أتمنهم على مقدراتهم؛ وإن لا يسروا على طريقة «وهب الأمير ما لا يملك»، فليتعضوا بمن سبقهم من الحكام الظالمين والطواويث المستبددين، وقال عز من قائل ﴿وَقَفُوْفُرْ لَهُمْ مَسْتَوْلُونَ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿فَيَقُولُ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنْوَنَ ﴿٣﴾ إِلَّا مَنْ أَنَّ اللَّهَ يُقْلِبُ سَبِيلِهِ ﴿٤﴾ وَأَنْزَلَنَا لِلْجَنَّةَ لِلْمُتَّقِينَ ﴿٥﴾ وَرَزَّقَنَا أَعْجَمِ الْفَاقِدِينَ ﴿٦﴾﴾<sup>(٣)</sup> ﴿يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكَوَّنُ بِهَا جَاهَهُمْ وَجُنُوْبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ هَذَا مَا كَسَرْتُمْ لِأَنْفُسِكُمْ فَذُوقُوا مَا كُنْتُمْ تَكْنِزُونَ﴾<sup>(٤)</sup>.

فعلى الحاكم إن يجعل إنفاقه في محله الصحيح، ويضعه في أماكنه الواقعية، ويوصله إلى من هو أهل لذلك، يرضي الله تعالى به، ويفرغ ذمته من تبعات المسؤولية عموماً، وسيأتي ما يدل عليه.

### ❖ جواز الحاكم: -

ولتكن جوازك أي الهدايا، التي تعطى لخصوص عالم أو شاعر أو الضيف

(١) سورة التوبة، الآية: ١٠٥.

(٢) سورة الصافات، الآية: ٢٤.

(٣) سورة الشعرا، الآية: ٨٨ - ٩١.

(٤) سورة التوبة، الآية: ٣٥.

بعد إكرامه ثلاثة أيام وغيرهم مما تليق و شأن الحاكم.

و عطائك من العطاء وهو ما يعطى للجند والمقاتلين وما يفرض لهم وقيل كل سنة أو كل شهر.

و خلوك من الخلقة وهو الثوب الذي يعطى منحة أو انه خيار المال للتكريم الخاص.

إن تكون للقادات جمع قائد وهو رئيس الجيش، والرسل جمع الرسول، وهو اسم بمعنى الرسالة ويطلق تارة على القول المتحمل أي الرسالة الشفوية، وتارة أخرى على حامل الرسالة المكتوبة.

و الأجناد أي الجناد بالضم العسكر والأنصار والأعون والجمع الأجناد والجنود الواحد جندي، ويقال للمدينة أو البلد أو العسكر جند وجمعها أجناد كأجناد الشام وهم المقيمين بها من المسلمين المقاتلين.

و أصحاب الرسائل أي كتابها، وقد يسمى ديوان الرسائل وعادة يتسم هذا المنصب بالأدباء والشعراء والكتاب.

و أصحاب الشرط أي الشرطة بالضم مع سكون الراء وفتحها، واحد الشرط، وهي طائفة من أعون السلطان والولاة مفرد شرطي، وهم أول كتيبة تشهد الحرب وتهيأ للموت، سموا بذلك لأنهم أعلموا أنفسهم بعلامات يعرفون بها.

و الأخماس من الخميس بالفتح وهو الجيش لأنه مكون من خمس فرق المقدمة والقلب والميمنة والميسرة والساقي، وقيل لأنه تخمس فيه الغنائم. والأخماس جمع خميس أي أراد أصحاب الجيش وقادته.

### ❖ إنفاق الحاكم: -

وما أردت يا عبد الله أن تصرفه وتنفقه في وجوه البر والإحسان، وغير ذلك

من موارد الخبر كالتزويج والنكاح للمؤمنين وخصوصاً من لا يستطيع الزواج من الفقراء والشباب، وقد روى عبد الله بن الحكم عن أبي جعفر عليه السلام قال: قال رسول الله ص ما بني بناء في الإسلام أحب إلى الله تعالى من التزويج<sup>(١)</sup>.

وفي الكافي عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: قال أمير المؤمنين عليه السلام: أفضل الشفاعات أن تشفع بين اثنين في نكاح حتى يجمع الله بينهما<sup>(٢)</sup>.

وفيه عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن عثمان بن عيسى، عن سماعة بن مهران، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: من زوج أعزباً كان من ينظر الله ص إليه يوم القيمة<sup>(٣)</sup>.

والعتق للموالي والعبد وإطلاق حريةهم، فان فضله عند الله ص العتق من النار ولا يرضى له بأقل من ذلك، ففي الكافي عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن إبراهيم بن أبي البلاد، عن أبيه رفعه قال: قال رسول الله ص: من أعتق مؤمناً أعتق الله ص بكل عضو منه عضواً من النار، فإن كانت أنت أعتق الله ص بكل عضوين منها عضواً منه من النار لأن المرأة بنصف الرجل<sup>(٤)</sup>.

وفيه عن الحسين بن محمد، عن معلى بن محمد، عن الحسن بن علي، عن أبيان، عن بشير النبالي قال: سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول: من أعتق نسمة صالحة لوجه الله ص كفر الله عنه مكان كل عضو منه عضواً من النار<sup>(٥)</sup>.

(١) من لا يحضره الفقيه - الشيخ الصدوق ٣ / ٣٨٣.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٥ / ٣٣١.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٥ / ٣٣١.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ٦ / ١٨٠.

(٥) الكافي - الشيخ الكليني ٦ / ١٨٠.

والصدقة على الفقراء والمحاجين، فإنها تدفع سبعين نوعاً من البلاء، وأنت يا نجاشي متلبس بأعظمها، فادفع آفاتها بالصدقة، ففي الخصال، عن أحمد بن أبي عبد الله عن أبيه عن صفوان بن يحيى عن إسحاق بن غالب عمن حدثه عن أبي جعفر عليه السلام قال: البر والصدقة ينفيان الفقر ويزيدان في العمر ويدفعان عن صاحبها سبعين ميئة سوء<sup>(١)</sup>.

وقد حدث الشيخ الصدوق في ثواب الأعمال عن محمد بن الحسن قال حدثنا محمد بن الحسن الصفار عن أحمد ابن أبي عبد الله عن محمد بن علي عن محمد بن الفضيل عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم البتوبي عن جعفر بن محمد الصادق عن آبائه عليهم السلام قال: قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أرض القيامة نار ما خلا ظل المؤمن فان صدقته تظله<sup>(٢)</sup>.

وروى أيضاً عن أبيه عليه السلام قال حدثني سعد بن عبد الله عن أحمد بن محمد عن إسماعيل ابن بزيع عن محمد بن عذافر عن عمر بن يزيد عن أبي عبد الله عليه السلام قال صدقة العلانية تدفع سبعين نوعاً من البلاء وصدقة السر تطفى غضب الرب<sup>(٣)</sup>.

وعن أحمد بن أبي عبد الله عن الحسن بن علي بن يقطين عن أخيه الحسين عن أبيه عن أبي الحسن الأول عليه السلام في الرجل يكون عنده الشيء أيتصدق به أفضل أم يشتري به؟ فقال الصدقة أحب إلى<sup>(٤)</sup>.

وتسهيل أداء فريضة الحج واعانة الحجيج، ويدل الطعام من المأكل والمشرب، فإنه غاية الفضل والنيل خصوصاً إذا وضع في محله، وبلا تمييز بين

(١) الخصال - الشيخ الصدوق ص ٤٨.

(٢) ثواب الأعمال - الشيخ الصدوق ص ١٤٠.

(٣) ثواب الأعمال - الشيخ الصدوق ص ١٤٣.

(٤) ثواب الأعمال - الشيخ الصدوق ص ١٤١ - ١٤٢.

الرعية، وقد روي عن رسول الله ﷺ قال: لك في كل كبد حرى <sup>(١)</sup> أجر <sup>(٢)</sup>. وقال أيضاً أبو عبد الله الصادق عليه السلام: أفضل الصدقة ابراد كبد حرى <sup>(٣)</sup>.

وفي الكافي عن علي بن ابراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمارة عن أبي عبد الله عليه السلام قال: من سقى الماء في موضع يوجد فيه الماء كان كمن اعتق رقبة، ومن سقى الماء في موضع لا يوجد فيه الماء كان كمن أحيا نفساً، ومن أحيا نفساً فكانما أحيا الناس جميعاً <sup>(٤)</sup>.

وعن علي بن محمد بن عبد الله، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن يحيى بن إبراهيم بن أبي البلاد، عن أبيه، عن جده، عن أبي جعفر عليهما السلام قال: جاء أعرابي إلى النبي ﷺ فقال: علمتني عملاً أدخل به الجنة فقال: أطعم الطعام وأفتش السلام، قال: لا أطيق ذلك، قال: فهل لك إيل؟ قال: نعم، قال: فانظر بعيداً واسق عليه أهل بيتك لا يشربون الماء إلا غبى فلعله لا ينفق بغيرك ولا ينحرق سقاوتك حتى تجب لك الجنة <sup>(٥)</sup>. ويأتي بيان مزيد الفضل مستقبلاً.

وان يكون الثوب الذي تلبسه والكسوة التي تعبد الله تعالى وتصلي فيها، أو التي تمنحكها وتصلك بها من أحببت صلته أو تكريمه من رحمك أو أعوانك أو رعيتك، والهدية التي تهديها إلى وجه الله تعالى كالأوقاف العامة، والى خصوص رسوله الكريم محمد ﷺ وأله الطيبين الطاهرين عليهما السلام، وذرا رיהם، بما يرفع شأنهم، ويظهر عزهم، ويزيد في فضلهم ويليق بهم، كرامة لجدهم المصطفى ﷺ، وان يكون كل إنفاقك هذا ويدلك إيمانك، من خيار مالك ومن أطيب كسبك ورزقك

(١) حرى: أي شديد العطش. وربما المقصود عموم الجوع والعطش، بل عموم الحاجة الملحة والضرورية لتقدير الإنسان.

(٢) كنز العمال - المتنقى الهندي ٧٧٩/١٥.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٤/٥٧.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ٤/٥٧.

(٥) الكافي - الشيخ الكليني ٤/٥٨ - ٥٩.

الحلال، والأولى والأقرب إن يكون إنفاقك من طرق الهدايا التي تُبعث إليك من ولاك أمر الرعية، أو من الأعيان والوجهاء والتجار في المناسبات إكراماً ومودة لك، بلا شرط الإعانة وجز المتفعة والمصلحة لباعتها.

### ❖ كنز الأموال: -

يا عبد الله، أجهد نفسك وابذل وسعك وطاقتك واحتظ أن لا تكنز كنزاً، من كنزاً المال إذا جمعه وادخره ودفنه في الأرض أو أحرزه في وعاء، والكنز هو كل مال عظيم، وخصه الإمام عليه السلام أن لا يكون ذهباً ولا فضة، فتكون من أهل الآية وأصحابها التي قال الله عليه السلام فيهم ﴿يَأَتِيهَا الَّذِينَ مَأْمُنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْأَخْبَارِ وَالرُّهْبَانُ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ إِلَّا بِنَطْلِ وَرَصْدُونَ عَنْ سَكِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الْذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنْفَقُونَهَا فِي سَكِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾١﴾، ﴿يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارٍ جَهَنَّمَ فَتُكْوَنُ فِيهَا جَاهَهُمْ وَجُوْبُهُمْ وَظَهُورُهُمْ هَذَا مَا كَنَزْتُمْ لِأَنْفُسِكُمْ فَذُوقُوا مَا كُنْتُمْ تَكْنِزُونَ﴾<sup>(١)</sup>، فان الإمام عليه السلام خصهما بالذكر من باب المثال تبعاً للآية الكريمة كونهما من ابرز مصاديق الكنز، وإنما فان المراد ما يشملهما من عموم كنز الأموال، وفي تحف العقول روي عن أبي عبد الله الصادق عليه السلام: المال أربعة آلاف واثنا عشر ألف درهم كنزاً، ولم يجتمع عشرون ألفاً من حلال، وصاحب الثلاثين ألفاً هالك، وليس من شيعتنا من يملك مئة ألف درهم<sup>(٢)</sup>.

إنَّ في كنز الأموال وحصر ثروات البلاد، بيد الحكم ومن يحوطه من المتزلفين والمتتفعين والانتهازيين وذوي الانتمارات الخاصة وغيرهم، الذين نراهم اليوم - وباللاؤس - كثُر بين ظهراً نيناً، لا يعملون ولا يحسنون سوى الكلام المزوق

(١) سورة التوبه، الآية: ٣٤.

(٢) سورة التوبه، الآية: ٣٥.

(٣) تحف العقول - ابن شعبة الحراني ص ٣٧.

المنق، وشعاراتهم الطنانة الرنانة، الفارغة من المحتوى الحقيقي والهدف الجاد، والتي تناقض سلوكهم وسيرتهم، بل ترى البعض منهم لا يستطيعون التحرك الجاد ولا العمل المثمر من شدة التخمة التي أصابت جيوبهم، وسعة كروشها، وأبناء الشعب تنظر وتقيس سعتها وحجمها بدقة وذكاء، ولا مغيث ولا معين إلا الله يَعْلَمُ وثلة خيرة تريد إن تنهض بالبلاد والعباد ولكن تجدها مكبلة الأيدي، مكمة الأفواه، لا حول لها ولا قوة؛ إن هذا من أهم أسباب تعطيل الأيدي العاملة، وشروع الفقر والتباهي الطبعي، وانتشار الجهل بين الرعية، وتدور البلاد، مما يوجب الويل والخط على الحاكم وعلى استقرار الدولة وأمنها، ويكون هولاء - أي الرعية - كالقنبلة الموقوتة تنتظر من يفجرها بيسير شيء !!، فكن أيها الحاكم حريصا على توزيع الثروات لرعايتك بصورة عادلة وسليمة، وحقق فرص العمل لهم، وأعنهم على العيش الرغيد بعزة وكرامة ومن طرق الحل، فانك أمين على ذلك، وإياك وخيانة الأمانة.

وعليك إن تستحضر دائما ما انشده الإمام علي الهادي عَلَيْهِ السَّلَامُ في مجلس المتوكل العباسي في سامراء ومن يحوطك من حاشيتك واركان دولتك، وتعتبر من قوله عَلَيْهِ السَّلَامُ:

غلب الرجال فما أغنتهم القليل  
فأودعوا حفرا يا بنس ما نزلوا  
أين الأسرة والتبستان والحلل؟  
من دونها تضرب الأستار والكلل  
تلك الوجوه عليها الدود يقتل  
فاصبحوا بعد طول الأكل قد أكلوا  
ففارقوا الدور والأهلين وانتقلوا  
فخلفوها على الأعداء وارتحلوا

باتوا على قلل الأجيال تحرسهم  
واستنزلوا بعد عز عن معاقلهم  
نادهم صارخ من بعد ما قبروا  
أين الوجوه التي كانت منعمة  
فأفصح القبر عنهم حين ساءلهم  
قد طالما أكلوا دهرا وما شربوا  
وطالما عمروا دورا لتحقنهم  
وطالما كنزوا الأموال وادخروا

أضحت منازلهم قفراً مغطلة وساكنوها إلى الأجداد قد رحلوا

### ❖ إكرام الطعام وان قل:-

ولا تستصغرن أو تقللن أو تتحقرن شيئاً من حلواً أي من الحلوا، وهو طعام عمل بالسكر أو العسل، أو أنها الفاكهة الحلوة، أو كنایة عما يستلذ طعمه، ولا تستصغرن من فضل طعام وان كان قليلاً يسيراً، تصرفه وتنفقه في بطون خالية خاوية تسكن وتهداً بها غضب رب تبارك وتعالى، فإن الله يرضى من عبده النذر القليل خصوصاً إذا كان في محله و لأهله. فإن الشيء القليل ربما أنت لا تحتاجه وتزهد فيه ولكن هناك من الناس من هو بحاجة إليه يسد له جانباً من رمقه وجوعه.

### ❖ إكرام الجار:-

واعلم يا عبد الله أنني سمعت أبي محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب يحدث، عن آبائه، عن أمير المؤمنين عليه السلام أنه سمع النبي ص يقول لأصحابه يوماً: ما أمن بالله واليوم الآخر من بات شبعانا وجاره جائع، فقلنا: هلكنا يا رسول الله، فقال: من فضل طعامكم، ومن فضل تمركم وورقكم وخلقكم وخرقكم تطعنون بها غضب رب. أي مما يفضل ويزود عن حاجتكم من التمر والورق أي الدرارهم المضروبة، وفضل ثيابكم وان كان خلقاً باليها، خرقاً ممزقاً، بشرط إن يعلم بحال جاره، فان ذلك مما يسكن غضب الله ص. وروى في المحسنون أحمد بن محمد بن خالد البرقي عن محمد بن علي، عن ابن سنان، عن فرات بن أحنف، قال: قال علي بن الحسين عليه السلام: من بات شبعانا وبحضرته مؤمن طاو<sup>(١)</sup>، قال الله تبارك وتعالى: ملائكتي أشهدكم على هذا العبد إني أمرته فعصاني وأطاع غيري فوكنته إلى عمله، وعزني وجلالي لا غفرت له أبداً<sup>(٢)</sup>. وفي رواية حرizer، عن أبي

(١) الطوي: الجوع والطاوي أي الجائع

(٢) المحسنون - البرقي ٩٨/١.

عبد الله عليه السلام، قال: قال الله عليه السلام: ما آمن بي من أمنى شبعان وأخوه المسلم طاو<sup>(١)</sup>.

وروى محمد بن الحسن في «المجالس والأخبار» عن جماعة عن أبي المفضل عن حميد بن زياد عن القاسم بن إسماعيل عن عبد الله بن جبارة عن حميد بن جنادة عن أبي جعفر عن آبائه عن النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه قال: من أفضل الأعمال عند الله أبراد الكباد الحارة وإشباع الكباد الجائعة. والذي نفس محمد بيده لا يؤمن بي عبد يبيت شبعان وأخوه - أو قال: جاره - المسلم جائع<sup>(٢)</sup>.

وعن الحسن بن محمد الطوسي في «مجالسه» بسنده، عن الرضا، عن آبائه عليهم السلام قال: قيل: يا نبي الله، في المال حق سوى الزكاة؟ قال: نعم، بر الرحمة إذا أدرست، وصلة الجار المسلم، فما آمن بي من بات شبعانا وجاره المسلم جائع، ثم قال: ما زال جبرائيل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيرثه<sup>(٣)</sup>.

### ﴿هوان الدنيا﴾ -

وسأبئك يا عبد الله وأخبرك وأعلمك بهوان الدنيا أي ذلها وحقارتها وهوان زخرفها وحسنها وزيتها وشرفها على من مضى من السلف الصالح، والمقصود به هنا الإمام أمير المؤمنين علي عليه السلام والتابعين لهم بإحسان، والمقصود به هنا سيد شباب أهل الجنة الإمام الحسين عليه السلام، فقد حدثني أبي محمد بن علي بن الحسين عليه السلام، قال: لما تجهز الحسين عليه السلام إلى الكوفة فاتاه ابن عمه العباس بن عبد المطلب، أي عبد الله ابن عباس حبر الأئمة وطيلسانها فناشده الله والرحم أن يكون [هو] المقتول بالطف، فقال له: يا ابن عباس أنا أعرف بمصرعي منك وما

(١) المحاسن - البرقي ٩٨/١

(٢) وسائل الشيعة - الحرج العاملية ٤٦٥/١٦

(٣) وسائل الشيعة - الحرج العاملية ٣٢/٦

وَكَدَيْ، مَا خوذه من وَكَدْ: بالمكان يكده وكودا أي أقام به، من الدنيا إلا فراقها، إلا أخبرك يا ابن عباس بحديث أمير المؤمنين علي عليهما السلام والدنيا، فقال: بلى لعمري إني لأحب إن تحدثني بأمرها، فقال [أبيها]: قال علي بن الحسين عليهما السلام: سمعت أبا عبد الله الحسين عليهما السلام يقول: حدثني أمير المؤمنين عليهما السلام قال: إني كنت بفدرك<sup>(١)</sup> في بعض حيطانها<sup>(٢)</sup> وقد صارت لفاطمة عليهما السلام بعد إن نحلها رسول الله محمد عليهما السلام لها، قال فإذا أنا بامرأة قد هبعت علي وفي يدي مسحاة وأنا أعمل بها فلما نظرت إليها طار قلبي، مما تدخلني من جمالها فشبهتها بثينة بنت عامر الجمحي<sup>(٣)</sup> وكانت من أجمل نساء قريش، فقالت: يا ابن أبي طالب هل لك أن تتزوج بي فأغنك عن هذه المسحاة، وأذلك على خزان الأرض، فيكون لك الملك ما بقيت ولعقبك من بعده؟، فقال لها عليهما السلام: من أنت حتى أخطبك من أهلك؟، قالت: أنا الدنيا، قال لها: فارجعي واطلبي زوجا غيري فلست من شأنني ولا همي، وقد شهد على هذا ضرار بن ضمرة الضبابي أحد أصحاب الإمام أمير المؤمنين علي عليهما السلام عند دخوله على معاوية وقد سأله عنه عليهما السلام، فقال: أشهد لقد رأيته في بعض موافقه وقد أرخي

(١) فدرك أرض زراعية خصبة فيها عين فواره ونخيل تقع قرب خير ويسكنها جماعة من اليهود، صالح أهلها رسول الله عليهما السلام بعد سقوط خير بيد المسلمين حقنا لدمائهم، فأصبحت فدرك ملكا خالسا لرسول الله عليهما السلام لأنه لم يوجد علىها بخيل ولا ركاب، وفيها له دون المسلمين بجماعتهم، وقد نحلها وووهبها رسول الله محمد عليهما السلام لابته فاطمة الزهراء عليهما السلام وبقيت بيتها ثلاثة سنوات تتصرف بها وبإشراف عمالها، وتتفق من خيراتها، ولكن ما أن أغمض رسول الله عليهما السلام عينيه من الدنيا وحدث الانقلاب القبلي في سقيفةبني ساعدة صادرها الخليفة الأول وحزبه الحاكم (الحزب القرشي) وغضبها من الزهراء عليهما السلام ورفض إرجاعها إليها تعسفا رغم احتجاجها عليهم وأسقطت جميع مزاعهم بالأدلة والحجج الدامنة والبراهين القرآنية الواضحة، بخطبتها العظيمة في مسجد رسول الله عليهما السلام ولكن...

(٢) الحافظ أبي البستان.

(٣) ثنية بنت عامر الجمحي لم اعثر على شيء عنها، والظاهر أنها من النساء المشهورات بالحسن والجمال في عصرها، واحتل بعضهم أنها بنت عامر بن مسعود بن أمية بن خلف القرشي الجمحي الكوفي، على أنه وان اختلف أهل الرجال في صحبته للنبي عليهما السلام، لكنه كان يوصفه بـ(دحرجة الجعل) لقصره وسواه، فتأمل.

الليل سدوله، وهو قائم في محاربه قابض على لحيته، يتململ تململ السليم - أي المنسوع -، ويبكي بكاء الحزين، ويقول: يا دنيا يا دنيا إليك عنِّي، أبكي تعرضت، ألم إلي تشوّقت، لا حان حينك، هيئات هيئات غري غيري، لا حاجة لي فيك، قد طلقتك ثلاثة لا رجعة فيها، فعيشك قصير، وخطرك يسير، وأملك حقير، آه من قلة الزاد، وطول الطريق، وبعد السفر، وعظيم المورد<sup>(١)</sup>، وأقبلت على مسحاتي، وأنشأت أقول:

وَمَا هِيَ أَنْ خَرَتْ قَرُونَا بِنَائِلْ  
وَزِينَتْهَا فِي مُثْلِ تِلْكَ الشَّمَائِلْ  
عَزُوفٌ هُنَّ الدُّنْيَا وَلَسْتُ بِجَاهِلْ  
أَحْلٌ صَرِيعًا بَيْنَ تِلْكَ الْجَنَادِلْ<sup>(٢)</sup>  
وَأَمْوَالَ قَارُونَ وَمَلِكِ الْقَبَائِلْ  
وَيَطْلُبُ مِنْ خَزَانَهَا بِالْطَّوَائِلْ<sup>(٣)</sup>  
فَمَا فِيكَ مِنْ عَزٍّ وَمَلِكٌ وَنَائِلْ  
فَشَانِكَ يَا دُنْيَا وَأَهْلَ الْغَوَائِلْ  
وَأَخْشَى هَذِبَا دَائِمًا غَيْرَ زَائِلْ

لَقَدْ خَابَ مِنْ غَرْتَهُ دُنْيَا دُنْيَةُ  
أَنْتَنَا عَلَى زِيِّ الْفَتَاهَ بِشِينَةِ  
نَقْلَتْ لَهَا غَرِي سَوَاعِي فَإِنِّي  
وَمَا أَنَا وَالدُّنْيَا فَإِنَّ مُحَمَّدًا  
وَهِيَئَاتِ أَمْنِي بِالْكَنْوَزِ وَدَرَهَا  
الْيَسِ جَمِيعًا لِلْفَنَاهِ مَصِيرَنَا  
فَغَرِي سَوَائِي إِنِّي خَيْرٌ رَّاهِبٌ  
نَقْدَ قَنَمَتْ نَفْسِي بِمَا قَدْ رُزِقْتَهُ  
فَإِنِّي أَخَافُ اللَّهَ يَوْمَ لِقَائِهِ

فخرج من الدنيا وليس في حنقه تبعة لأحد من الخلق، ولا ترك مالا يسأل عنه حتى لقى الله محموداً نقياً طاهراً، غير ملوم من العباد المؤمنين، ولا مذموم من الناس المنصفين، وقد روى الشيخ الكليني عن أبي جعفر عليه السلام قال: لما قبض أمير المؤمنين عليه السلام قام الحسن بن علي عليه السلام في مسجد الكوفة، فحمد الله وأثنى عليه، وصلى على النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه ثم قال: أيها الناس إنه قد قبض في هذه الليلة رجل ما سبقه الأولون، ولا يدركه الآخرون، إنه كان لصاحب راية رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه، عن يمينه

(١) نهج البلاغة - شرح محمد عبد ١٦/٤ - ١٧.

(٢) الجنادل: الصخور.

(٣) الطوائل جمع طائلة وهي العداوة.

جبرائيل، وعن يساره ميكائيل، لا يشني حتى يفتح الله له، والله ما ترك بيضاء ولا حمراء إلا سبعمائة درهم فضلت عن عطائه، أراد أن يشتري بها خادماً لأهله، والله لقد قبض في الليلة التي فيها قبض وصي موسى يوشع بن نون، والليلة التي عرج فيها بعيسى ابن مريم، والليلة التي نزل فيها القرآن<sup>(١)</sup>. ثم اقتدت به الأئمة من ولده، وسارت على نهجه من بعده حذو القذة بالقذة، بما قد بلغكم من سيرتهم في الناس بالرشد والهدى، والمعهود من سلوكهم المعلو كمالاً وأدباً، والمعروف من طريقتهم الإعراض عن الدنيا والزهد فيها، فلم يميلوا إلى زخارفها، ولم يتلطفوا بشئ من بوائقها ولا غوايئها ولا شرورها ولا فسادها، عليهم السلام أجمعين وأحسن الله تعالى مثواهم، ورفع منازلهم في أعلى عليين، وخير شاهد ومعين على إعراضهم عن الدنيا عليه السلام، وزهدهم فيها، ونأيهم عن محاسنها، قول أبو الأحرار الإمام الحسين عليه السلام:

فَإِنْ تَكُنِ الدُّنْيَا تُعَذُّ تَفِيسَةً  
وَإِنْ تَكُنِ الْأَرْزَاقُ قَسْمًا مُقَدَّرًا  
وَإِنْ تَكُنِ الْأَمْوَالُ لِتُتَرَكَ جَمِيعُهَا  
وَإِنْ تَكُنِ الْأَبْدَانُ لِلْمَوْتِ أَنْتَ شَيْئٌ  
سَأْمَضِيَنَّ وَمَا بِالْقَتْلِ عَارٌ عَلَى الْفَتَنِ<sup>(٢)</sup>

### ❖ مكارم الدنيا والآخرة:-

واعلم يا عبد الله إني قد وجهت إليك وأرسلت في كتابي هذا بمكارم من الكرم وهو العطاء بلا نفع، من خير ونفائس الدنيا والآخرة، عن الصادق المعروف بين الناس المصدق من الله تعالى رسول الله عليه السلام، فلان أنت يا عبد الله ومن كان بمثل ابتلائك من موالينا وشيعتنا، هملت وأخذت بما نصحت لك وأخلصت،

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٤٥٧/١

(٢) ديوان الإمام الحسين بن علي عليه السلام محمود المقدس الغريفي ص ٥٢ - ٥٣.

ولخصت برأيي إليك في مضمون كتابي هذا، ثم كانت عليك من الذنوب جمع ذنب أي الجرم والإثم والخطايا جمع خطيئة وهي الذنب سواء أكان عن عمد أو غير عمد، فهي أعم من الذنب، كمثل أوزان الجبال وأنا لنا بمعرفة ثقلها وأمواج البحار وأنا لنا حساب عددها، إلا بيد مصورها وبارئها يَهُنَّ، وهو وصف للمبالغة بالكثرة بما لا يستطيع الإنسان عدّه وحسابه أو الإحاطة به إلا الله جل شأنه وجوت وأملت من الله جل شأنه أن يسرني ويفرحي في أن يتبعني أي يرفع عنك العذاب، أو يباعد عنك غضبه وسخطه، أو يرفع عنك ما اقترفت من ذنوب وخطايا جل وعز شأنه بقدرته وحكمته **﴿إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾**<sup>(١)</sup>

### ❖ إخافة المؤمن: -

يا عبد الله، إياك أن تخيف مؤمناً وتفرّعه لأنّه بآمان الله يَهُنَّ، فإنّ أبي محمد بن علي حدثني عن أبيه علي بن الحسين زين العابدين، عن جده علي بن أبي طالب يَهُنَّ أنه كان يقول: من نظر إلى مؤمن نظرة يخيفه بها أخافه الله يوم لا ظل إلا ظله، وحشره الله يَهُنَّ في صورة النّر وهي صغار النّمل، ومائة منها زنة حبة شعير، والواحدة ذرة أي النّملة الصغيرة، تحقرّا له وذلة، بتصغير حجمه من لحمه وجسده وجميع أعضائه وهو قادر على كل شيء، حتى يورده مورده.

وفي بحار الأنوار قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: من آذى مؤمناً فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذى الله، ومن آذى الله فهو ملعون في التوراة والإنجيل، والزبور والفرقان، وفي خبر آخر: فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين<sup>(٢)</sup>.

وفي مجمع الزوائد للهيثمي روى عن عبد الله بن عمرو قال، قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: من نظر إلى مسلم نظرة يخيفه فيها بغير حق أخافه الله يوم القيمة<sup>(٣)</sup>.

(١) سورة البقرة، الآية: ٢٠.

(٢) بحار الأنوار - العلامة المجلسي ١٥٠ / ٧٢.

(٣) مجمع الزوائد - الهيثمي ٦ / ٢٥٣.

وروى في المستدرك عن أمير المؤمنين علي عليهما السلام انه قال، قال رسول الله عليهما السلام: من أشار إلى أخيه المسلم بصلاحه لعنته الملائكة حتى ينجيه عنه<sup>(١)</sup>.

وفي الكافي عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن أبي إسحاق الخفاف، عن بعض الكوفيين عن أبي عبد الله عليهما السلام قال: من روع مؤمنا بسلطان ليصيبه منه مكروره فلم يصبه فهو في النار، ومن روع مؤمنا بسلطان ليصيبه منه مكروره فأصابه فهو مع فرعون وأل فرعون في النار<sup>(٢)</sup>.

وفي عيون الأخبار عن محمد بن أحمد بن الحسين، عن علي بن محمد بن عنبرة، عن بكر بن أحمد بن محمد عن فاطمة بنت الرضا، عن أبيها، عن آبائه، عن علي عليهما السلام قال: لا يحل لمسلم أن يروع مسلما<sup>(٣)</sup>.

### ❖ إغاثة للهفان: -

وحدثني أبي عن آبائه عن علي عليهما السلام، عن النبي عليهما السلام إنه قال: من أغاث لهفانا من المؤمنين أهانه الله يوم لا ظل إلا ظله، وأمنه يوم الفزع الأكبر، يوم تجشو الأنبياء على الركب، وأمنه من سوء المنقلب، والشك والحيرة في دينه وانحراف عقيدته. وقد روى عن أمير المؤمنين علي عليهما السلام: زكاة السلطان إغاثة للهفان<sup>(٤)</sup>.

وفي نهج البلاغة قال عليهما السلام: من كفارات الذنوب العظام إغاثة الملهوف والتنفيس عن المكرور<sup>(٥)</sup>.

وروى عن أبي خالد الكابلي قال: سمعت زين العابدين علي بن الحسين عليهما السلام

(١) مستدرك الوسائل - الميرزا التوري ١٤٨/٩.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٣٦٨/٢.

(٣) وسائل الشيعة - الحرج العاملي ٥٩٢/٨، باب تحريم الاستخفاف بالمؤمن.

(٤) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ٢٧٥.

(٥) نهج البلاغة - شرح الشيخ محمد علية ٧/٣.

يقول: . . والذنوب التي تنزل البلاء ترك إغاثة الملهوف، وترك معاونة المظلوم، وتضييع الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر<sup>(١)</sup>.

روى الشيخ الصدوق في ثواب الأعمال عن أبيه عليه السلام قال حدثني سعد بن عبد الله عن أحمد بن محمد عن علي بن الحكم عن سيف بن عميرة عن عمرو بن شمر عن جابر عن شرحبيل بن سعد الأنصاري عن أسد بن خضير قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه من أغاث أخاه المسلم حتى يخرجه من هم وكربة وورطة كتب الله له عشر حسناً ورفع له عشر درجات وأعطاه ثواب عتق عشر نسمات ودفع عنه عشر نقمات واعد له يوم القيمة عشر شفاعات<sup>(٢)</sup>.

وروى فيه أيضاً عن محمد بن موسى بن المتوكل قال حدثني علي بن الحسين السعدابادي عن أحمد بن محمد عن الحسن بن محبوب عن زيد الشحام قال سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول: من أغاث أخاه المؤمن للهفاف عند جهده فنفس كربته وأعانه على نجاح حاجته كانت له بذلك عند الله اثنان وسبعين رحمة من الله يعجل له منها واحدة تصلح بها معيشته ويدخر له أحدا وسبعين رحمة لإنفاذ يوم القيمة وأهواها<sup>(٣)</sup>.

وروى في الخصال بسنده عن سماحة بن مهران عن أبي عبد الله عليه السلام قال: أربعة ينظر الله إليهم يوم القيمة: من أقال نادماً أو أغاث لهفاناً أو أعتق نسمة أو زوج عزباً<sup>(٤)</sup>.

وفي الكافي عن عدة من أصحابنا عن سهل بن زياد عن جعفر بن محمد الأشعري عن ابن القداح عن أبي عبد الله عليه السلام عن آبائه عليهم السلام قال: قال رسول

(١) وسائل الشيعة - الحز العاشر ٥٢٠/١١ باب تحريم التظاهر بالمنكرات..

(٢) ثواب الأعمال - الشيخ الصدوق ص ١٤٨.

(٣) ثواب الأعمال - الشيخ الصدوق ص ١٤٩.

(٤) الخصال - الشيخ الصدوق ص ٢٢٤.

الله ﷺ: كل معروف صدقة، والدال على الخير كفاعله، والله يحب إغاثة اللهفان<sup>(١)</sup>.

### ❖ قضاء حاجة المؤمن: -

ومن قضى لأخيه المؤمن حاجة قضى الله له حوائج كثيرة من إحداها الجنة، لأنه بدأ بحاجة الله ﷺ وطلب رضاه، وكمن خدمه وأرضاه، فثوابه إلى الله تعالى.

قال الإمام زين العابدين ع: من قضى لأخيه حاجة، فبحاجة الله بدأ، قضى الله له بها مائة حاجة إحداها الجنة<sup>(٢)</sup>

وقال أبو عبد الله الصادق ع: من قضى لأخيه المسلم حاجة كان كمن خدم الله عمره ومن فرج عن مؤمن كربة، فرج الله عن كربته. ومن ستر على مؤمن، ستر الله على عورته. ولا يزال الله في عونه ما دام في عون أخيه<sup>(٣)</sup>.

وفي الكافي عن الحسين بن محمد، عن أحمد [بن محمد] بن إسحاق، عن بكر بن محمد، عن أبي عبد الله ع قال: ما قضى مسلم لمسلم حاجة إلا ناداه الله تبارك وتعالى: علي ثوابك ولا أرضي لك بدون الجنة<sup>(٤)</sup>.

وقال ع: من قضى لأخيه حاجة، كنت واقفا عند ميزانه، فإن رجع وإلا شفعت له<sup>(٥)</sup>.

وفي الكافي عن علي، عن أبيه، عن محمد بن زياد، عن صندل، عن أبي

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٤/٢٧.

(٢) عالي الثنائي - ابن أبي جمهور الأحساني ١/٣٥٥.

(٣) عالي الثنائي - ابن أبي جمهور الأحساني ١/٣٧٤.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ٢/١٩٤.

(٥) عالي الثنائي - ابن أبي جمهور الأحساني ١/٣٧٤.

الصباح الكناني قال: قال أبو عبد الله عليه السلام: لقضاء حاجة امرأ مؤمن أحب إلى [الله] من عشرين حجة كل حجة ينفق فيها صاحبها مائة ألف <sup>(١)</sup>.

وروى أبو عبد الله الصادق عليه السلام عن أبيه عن جده عن علي عليه السلام: إن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ قال: من مشى في عون أخيه فله ثواب المجاهدين في سبيل الله <sup>(٢)</sup>.

وقال عليه السلام: إن الله عَزَّ ذِيَّلَهُ خلق خلقهم لحوائج الناس، يفرغ إليهم الناس في حوائجهم، أولئك الأئم من عذاب الله <sup>(٣)</sup>.

وفي الكافي عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن علي، عن بكار بن كردم، عن المفضل، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: قال لي: يا مفضل اسمع ما أقول لك واعلم أنه الحق وافعله وأخبر به عليه إخوانك، قلت، جعلت فداك وما عليه إخوانك؟ قال: الراغبون في قضاء حوائج إخوانهم، قال: ثم قال: ومن قضى لأخيه المؤمن حاجة قضى الله عَزَّ ذِيَّلَهُ له يوم القيمة مائة ألف حاجة من ذلك أولها الجنة، ومن ذلك أن يدخل قرابته وعارفه وإخوانه الجنة بعد أن لا يكونوا نصابا، وكان المفضل إذا سأله الحاجة أخا من إخوانه قال له: أما تشتهي أن تكون من عليه الإخوان <sup>(٤)</sup>.

وعنه، عن محمد بن زياد قال: حدثني خالد بن يزيد، عن المفضل بن عمر، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: إن الله عَزَّ ذِيَّلَهُ خلق خلقا من خلقه انتجهم لقضاء حوائج فقراء شيئاً لشيئهم على ذلك الجنة، فإن استطعت أن تكون منهم فكن، ثم قال: لنا والله رب نعبد لا نشرك به شيئاً <sup>(٥)</sup>.

(١) الكافي - الشيخ الكليني ١٩٣/٢.

(٢) وسائل الشيعة - الحرس العاملية ٦٠٢/٨، باب تحريم اغتياب المؤمن ولو كان صادقا.

(٣) ثواب الأعمال - الشيخ الصدوق ص ٢٨٨.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ١٩٢/٢ - ١٩٣.

(٥) الكافي - الشيخ الكليني ١٩٣/٢.

وروي عنه أيضاً، عن محمد بن زياد، عن الحكم بن أيمن، عن صدقة الأحدب، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: قضاء حاجة المؤمن خير من عتق ألف رقبة وخير من حملان ألف فرس في سبيل الله <sup>(١)</sup>.

### ❖ إحساء المؤمن: -

ومن كسا أخاه المؤمن من عري كساه الله من سندس الجنة واستبرقها وحريرها، ولم يزل يخوض ويسبح في رضوان الله تعالى ورحمته وعطائه ما دام على المكسو منه سلك، بالكسر وهو الخيط الذي يخاط به.

وفي كتاب المؤمن روى عن علي بن الحسين عليه السلام قال: من أطعمن مؤمناً من جوع، أطعنه الله عليه السلام من ثمار الجنة، ومن سقى مؤمناً من ظماً، سقاه الله يوم القيمة من الرحيق المختوم، ومن كسا مؤمناً من العري، كساه الله عليه السلام من الثياب الخضراء. وفي حديث آخر، قال: من كسا مؤمناً من عري لم يزل في ضمان الله ما دام عليه سلك <sup>(٢)</sup>

وفيه عن أبي عبد الله عليه السلام قال: من كسا مؤمناً ثوباً لم يزل في رحمة الله عليه السلام ما بقي من الثوب شيء، ومن سقاه شربة من ماء، سقاه الله عليه السلام من رحيق مختوم، ومن أشبع جوعته، أطعنه الله عليه السلام من ثمار الجنة <sup>(٣)</sup>.

وفي الكافي عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن عمر بن عبد العزيز، عن جميل بن دراج، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: من كسا أخاه كسوة شتاء أو صيف كان حقاً على الله أن يكسوه من ثياب الجنة، وأن يهون عليه من سكرات الموت، وأن يوسع عليه في قبره، وأن يلقى الملائكة إذا خرج من قبره

(١) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٤٩.

(٢) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٦٣.

(٣) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ١٤.

بالبشري، وهو قول الله عز وجل في كتابه «وَنَلَقُنَاهُ الْمَلَائِكَةُ هَذَا يَوْمُكُمُ الَّذِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ»<sup>(١)</sup>.

وروى محمد بن يعقوب، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن صفوان، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر عزوجة قال: قال رسول الله ﷺ من كسا أحدا من فقراء المسلمين ثوبا من عري أو أعاشه بشيء مما يقويه على معيشته وكل الله عزوجة به سبعين ألف ملك من الملائكة يستغفرون لكل ذنب عمله إلى أن ينفع في الصور<sup>(٢)</sup>.

وعن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن عثمان بن عيسى، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله عزوجة أنه كان يقول: من كسا مؤمنا ثوبا من عري كساه الله من استبرق الجنة، ومن كسا مؤمنا ثوبا من غنى لم يزل في ستر من الله ما بقي من التوب خرقة<sup>(٣)</sup>.

وفي «عقاب الأعمال» روى الصدوق عن أبيه، عن محمد بن أبي القاسم، عن محمد بن علي عن محمد بن سنان، عن فرات بن أحنف قال: قال علي بن الحسين عزوجة: من كان عنده فضل ثوب وقدر أن يخص به مؤمنا يحتاج إليه فلم يدفعه إليه أكبه الله في النار على منخرية<sup>(٤)</sup>.

### ✿ إطعام المؤمن: -

ومن أطعم أخاه من جوع أطعمه الله من طيبات الجنة، ومن سقاه من ظما

(١) سورة الأنبياء: الآية: ١٠٣.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٢٠٤/٢.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٢٠٤/٢ - ٢٠٥.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ٢٠٥/٢.

(٥) ثواب الأعمال - الشيخ الصدوق ص ٢٥٠.

سقاء الله من الرحيق المختوم ربه. والرية من روئي من الماء واللبن أي شرب وشبع.

وهنا يأتي ما واعدناك به سابقًا في أجر وثواب السقي والإطعام، فقد

روي عن أبي عبد الله عليه السلام قال: ما من مؤمن يدخل بيته مؤمنين يطعمهما  
ويشعهما إلا كان ذلك أفضل من عتق نسمة<sup>(١)</sup>.

وعن علي بن الحسين عليه السلام: من أطعم مؤمنا من جوع أطعمه الله من ثمار  
الجنة، ومن سقى مؤمنا من ظمآن سقاء الله من الرحيق المختوم<sup>(٢)</sup>.

وفي الكافي عن ابن أبي عمير، عن محمد بن مقرن، عن عبيد الله الوصافي،  
عن أبي جعفر عليه السلام قال: لان أطعم رجلا مسلما أحب إلى من أن أعتق أفقا من  
الناس قلت: وكم الأفق؟ فقال: عشرة آلاف<sup>(٣)</sup>.

وفيه عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن حماد بن عيسى، عن ربيع قال:  
قال أبو عبد الله عليه السلام: من أطعم أخاه في الله كان له من الأجر مثل من أطعم فثاما  
من الناس، قلت: وما الفثام من الناس؟ قال: مائة ألف من الناس<sup>(٤)</sup>.

وفي كتاب المؤمن عن أبي عبد الله عليه السلام قال لبعض أصحابه، يا ثابت، أما  
تستطيع أن تعتق كل يوم رقبة؟ أصلحك الله، ما أقوى على ذلك، قال: أما تقدر أن  
تغدي أو تعشي أربعة من المسلمين؟ قلت: أما هذا فاني أقوى عليه، قال: هو والله  
يعدل عتق رقبة<sup>(٥)</sup>.

وفيه عن أمير المؤمنين علي عليه السلام أنه قال: لان أطعم أخاك لقمة، أحب إلى  
من أن أتصدق بدرهم، ولا نعطيه درهما، أحب إلى من أن أتصدق بعشرة، ولا ن

(١) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٦٣.

(٢) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٦٣.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٢٠٠.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٢٠٢.

(٥) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٦١.

أعطيه عشرة، أحب إلى من أن اعتق رقبة<sup>(١)</sup>.

وعن أبي جعفر عليه السلام قال: [من] أحب الخصال إلى الله سبحانه ثلاثة: مسلم أطعم مسلماً من جوع، أو فك عنه كربة، أو قضى عنه ديناً<sup>(٢)</sup>.

وروي عن سدير قال: قال أبو عبد الله عليه السلام، ما يمنعك أن تعتق كل يوم نسمة؟ قلت: لا يتحمل ذلك مالي، قال، فقال، تطعم كل يوم رجلاً مسلماً؟ فقلت: موسراً أو معسراً؟ قال: إن الموسر قد يشتهي الطعام<sup>(٣)</sup>.

وعن الحسين بن سعيد بسنده عن أبي جعفر عليه السلام أنه قال: إطعام مسلم يعدل [عتق] نسمة<sup>(٤)</sup>.

وفي الكافي عن علي بن إبراهيم عن أبيه عن النوفلي عن السكوني عن أبي عبد الله عليه السلام قال، قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: من سقى مؤمناً شربة من الماء من حيث يقدر على الماء أعطاه الله بكل شربة سبعين ألف حسنة، وإن سقاه من حيث لا يقدر على الماء فكأنما أعتق عشر رقاب من ولد إسماعيل<sup>(٥)</sup>.

### ❖ خدمة المؤمن: -

ومن أخدم أخاه أخدمه الله من الولدان المخلدين، واسكنه مع أوليائه الصالحين الطاهرين.

وقد روى في الكافي عن محمد بن يحيى، عن سلمة بن الخطاب، عن إبراهيم بن محمد الثقفي، عن إسماعيل بن أبان، عن صالح بن أبي الأسود، رفعه،

(١) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٦٤.

(٢) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٦٥.

(٣) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٦٥.

(٤) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٦٥.

(٥) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٢٠١.

عن أبي المعتمر قال: سمعت أمير المؤمنين عليه السلام يقول: قال رسول الله ص: أيما مسلم خدم قوماً من المسلمين إلا أعطاه الله مثل عددهم خداماً في الجنة<sup>(١)</sup>.

وروى محمد بن علي بن الحسين في «الخصال»: عن أبيه، عن سعد، عن أحمد ابن أبي عبد الله، عن النهبي، عن علي بن جعفر، عن أخيه موسى بن جعفر عليهم السلام قال: ثلاثة يستظلون بظل عرش الله يوم القيمة يوم لا ظل إلا ظله، رجل زوج أخيه المسلم، أو أخدمه، أو كتم له سرا<sup>(٢)</sup>.

وفي الكافي عن أبي عبد الله الإمام الصادق عليه السلام: الله في عون المؤمن ما كان المؤمن في عون أخيه<sup>(٣)</sup>.

وعن الحسين بن سعيد بسنده عن أبي الحسن عليه السلام قال: إن الله ع جنة ادخلها لثلاث: إمام عادل، ورجل يحكم أخيه المسلم في ماله، ورجل يمشي لأخيه المسلم في حاجة قضيت له أولم تقض<sup>(٤)</sup>.

وفي الكافي عن أبي عبد الله عليه السلام: من قضى لأخيه المؤمن حاجة قضى الله ع له يوم القيمة مائة ألف حاجة<sup>(٥)</sup>.

وفيه عن محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد عن عمر بن عبد العزيز عن جميل بن دراج عن أبي عبد الله عليه السلام قال: من قال لأخيه المؤمن مرحبا كتب الله تعالى له مرحبا إلى يوم القيمة<sup>(٦)</sup>.

وروى عن أمير المؤمنين عليه السلام أنه قال: التقة من أفضل أعمال المؤمن،

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٢٠٧/٢.

(٢) الخصال - الشيخ الصدوق ص ١٤١.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٢٠٠/٢.

(٤) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٥٣.

(٥) الكافي - الشيخ الكليني ٢٠٦/٢.

(٦) الكافي الشيخ الكليني ٢٠٦/٢.

يصون بها نفسه وإنماه عن الفاجرين، وقضاء حقوق الإخوان أشرف أعمال المتقين، يستجلب مودة الملائكة المقربين، وسوق الحور العين<sup>(١)</sup>.

وعن أبي جعفر عليه السلام قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: من أكرم أخاه المسلم بمجلس يكرمه، أو بكلمة يلطفه بها أو حاجة يكفيه إياها، لم ينزل في ظل من الملائكة ما كان بتلك المنزلة<sup>(٢)</sup>.

### ﴿ حمل المؤمن واركته: -

ومن حمل أخاه المؤمن على راحلته حمله الله على ناقة من نوق الجنة، وباهي به الملائكة المقربين يوم القيمة.

روى الشيخ الصدوق بسنده عن علي بن الحسين عليه السلام قال: من حمل أخاه على رحله بعثه الله يوم القيمة إلى الموقف على ناقة من نوق الجنة يبااهي به الملائكة<sup>(٣)</sup>.

وروى الطبراني، قال حدثنا أبو مسلم الكشي، حدثنا الهذيل بن إبراهيم، حدثنا عثمان بن عبد الرحمن، عن مكحول، عن أبي الدرداء، [قال:] قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: من حمل أخاه على شمع فكانما حمله على دابة في سبيل الله عليه السلام<sup>(٤)</sup>.

وفي كنز العمال روي انه قال صلوات الله عليه وآله وسلامه: من حمل أخاه على شمع نعل فكانما حمله على فرس شاك السلاح في سبيل الله عليه السلام<sup>(٥)</sup>.

(١) وسائل الشيعة - الحرج العاملية ٤٧٣/١١، باب وجوب الاعتناء والاهتمام بالتنقية وقضاء حقوق الإخوان.

(٢) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٥٢.

(٣) بحار الأنوار - العلامة المجلسي ٣٠٣/٧.

(٤) مستند الشاميين - الطبراني ٢٣٧/٤.

(٥) كنز العمال - المتنبي الهندي ٤٣٩/٦.

وفي الفقيه قال أبو جعفر عليه السلام: من حمل أخاه الميت بجوانب السرير الأربع  
محى الله عنه أربعين كبيرة من الكبائر<sup>(١)</sup>.

وفي كنز العمال روى عن رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه انه قال: من قضى لأخيه حاجة في  
غير معصية كان كمن خدم الله عمره.

ومن قضى لأخيه المسلم حاجة من حوائج الدنيا قضى الله تعالى له اثنين  
وسبعين حاجة أسهلها المغفرة.

ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته، ومن فرج عن مسلم كربة فرج  
الله بها عنه كربة من كرب يوم القيمة.

ومن مشى في عون أخيه المسلم ومنفعته فله ثواب المجاهدين في سبيل  
الله صلوات الله عليه وآله وسلامه.

ومن أعا ان أخاه المضطر ثبت الله قدميه يوم تزول فيه الجبال.

ومن أعا مسلما بكلمة أو مشى له خطوة حشره الله يوم القيمة مع الأنبياء  
والرسل آمنا وأعطاه على ذلك أجر سبعين شهيدا قتلوا في سبيل الله.

ومن أعا مؤمنا على حاجته وهب الله له ثلاثة وسبعين رحمة، يصلح الله له  
دنياه وأخر له اثنين وسبعين رحمة مذخورة في درجات الجنة<sup>(٢)</sup>.

### ❖ تزويع المؤمن: -

ومن زوج أخاه المؤمن امرأة يأنس بها وتشد عضده ويستريح إليها، زوجه  
الله من الحور العين، وآنسه بمن أحب من الصديقين من أهل بيته، وأخوانه،  
وآنسهم به.

(١) من لا يحضره الفقيه - الشیخ الصدوق ١٦٢/١.

(٢) كنز العمال - المتنبي الهندي ٤٤٥ - ٤٤٣/٦

إن في تهيئة مستلزمات التزويج، ومقدمات المهر، وأسباب البيت، بسهولة ويسر، وبأسعار مناسبة ومدعومة، أو على شكل قروض طويلة الأجل، بالإضافة إلى إعداد منازل وشقق تعاونية، خصوصاً للفقراء وذوي الدخل المحدود، وبالأخص أبناءنا الشباب من أصدق العناوين لهذا الحديث الشريف، التي من الممكن أن يرتكز عليها الحاكم مع رعيته، وينال الفضل والأجر ويكون في ظل الله يوم لا ظل إلا ظله.

فقد روى الشيخ الصدوق في الخصال، قال: حدثنا أبي رضي الله عنه قال: حدثنا سعد بن عبد الله، عن أحمد بن - أبي عبد الله، عن النهيكي، عن علي بن جعفر، عن أخيه موسى بن جعفر عليه السلام قال: ثلاثة يستظلون بظل عرش الله يوم لا ظل إلا ظله: رجل زوج أخاه المسلم، أو أخدمه، أو كتم له سرا<sup>(١)</sup>.

ومن أحاديث أئمة الشافعية: أفضل الشفاعات أن يشفع بين اثنين في نكاح حتى يجمع شملهما<sup>(٢)</sup>.

وفي الكافي عن عدة من أصحابنا عن احمد بن محمد عن عثمان بن عيسى عن سماحة بن مهران عن أبي عبد الله عليه السلام قال: من زوج أعزيا كان من ينظر الله عليه السلام إليه يوم القيمة<sup>(٣)</sup>.

وفي حديث عن رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: ومن عمل في تزويج بين مؤمنين حتى يجمع بينهما زوجه الله ألف امرأة من الحور العين كل امرأة في قصر من در وياقوت، وكان له بكل خطوة خطها في ذلك أو كلمة تكلم بها في ذلك عمل سنة قيام ليها وصيام نهارها<sup>(٤)</sup>.

(١) الخصال - الشيخ الصدوق ص ١٤١.

(٢) بحار الأنوار - العلامة المجلسي ٢٢٢/١٠٠.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٣٣١/٥.

(٤) ثواب الأعمال - الشيخ الصدوق ص ٢٨٨.

## ﴿إعانة المؤمن على السلطان جائر﴾ -

ومن أهان أخاه المؤمن على سلطان جائر، أعانه الله على إجازة الصراط عند زلة الأقدام.

على الحاكم أن يتبع أعوازه وقواده في حركاتهم وتنقلاتهم وتعاملهم مع الرعية وخصوصاً من فيه قسوة وجور منهم، إذ إن السلطان يعم كل من له شيء من الحاكمة، فان إنقاذ مؤمن من جور وسلط أحد قواده ودفع المكرور عنه، ونصره فيأخذ النصف له من ظلم أحد أعوازه، من مصاديق هذا الحديث الشريف.

وفي تحف العقول روي عن الإمام الصادق عليه السلام: ألا وإن أحب المؤمنين إلى الله، من أعان المؤمن الفقير من الفقر في دنياه ومعاشه، ومن أعان ونفع ودفع المكرور عن المؤمنين <sup>(١)</sup>.

وفي المعasan عن محمد بن علي، عن الحسن بن محبوب، عن أبي الورد، عن أبي جعفر عليه السلام، قال: من اغتيب عنده أخوه المؤمن فنصره وأعانه نصره الله في الدنيا والآخرة، ومن لم ينصره ولم يدفع عنه وهو يقدر على نصرته وعونه، خفضه الله في الدنيا والآخرة <sup>(٢)</sup>.

فكيف بمن أهان أخاه المؤمن ونصره وفرج عنه ظلامته ورد جور من اعتدى عليه بسبب ضعفه وقلة حيلته.

وفي الكافي عن الحسين بن محمد، عن معلى بن محمد، عن الحسن بن علي الوشاء، عن الرضا عليه السلام قال: من فرج عن مؤمن فرج الله عن قلبه يوم القيمة <sup>(٣)</sup>.

(١) تحف العقول - ابن شعبة الحراني ص ٣٧٦.

(٢) المعasan - البرقي ١/١٠٣.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٢٠٠.

وقد مرّ جملة من الروايات الشريفة في فضل إعانة المؤمن وقضاء حوائجه ورفع الكربات عنه، فان شئت المزيد راجع ما ذكرناه في إعانة المؤمن.

## ❖ زيارۃ المؤمن: -

ومن زار أخاه المؤمن إلى منزله لا لحاجة منه إليه، كتب من زوار الله، وكان حقيقة على الله إن يكرم زائره .

وتتحقق زيارة الحاكم للمؤمن، وذلك في تتبعه لأبناء شعبه وزيارتهم في بلدانهم وقراهم بزيارات منتظمة للاطلاع على أحوالهم وحل مشاكلهم وقضاء حاجاتهم وتتبع سير الخدمات العامة في بلدانهم، وتحديد المقصود من المسؤولين لمحاسبته، فهذا كله من مصاديق زيارة المؤمن، فضلاً عن زياراته الخاصة للمؤمنين الذين يرتبط بهم بروابط خاصة.

وقد روي عن أبي جعفر عليه السلام قال: إن العبد المسلم إذا خرج من بيته يريد أخاه الله لا لغيره، التماس وجه الله عليه السلام، ورغبة فيما عنده، وكل الله به سبعين ألف ملك ينادونه من خلفه إلى أن يرجع إلى منزله: ألا طبت وطابت لك الجنة<sup>(١)</sup>.

وروي عن ابن مسakan، عن خيثمة قال: دخلت على أبي جعفر عليه السلام أودعه  
فقال: يا خيثمة أبلغ من ترى من موالينا السلام وأوصهم بتقوى الله العظيم وأن  
يعود غنيهم على فقيرهم وفريهم على ضعيفهم وأن يشهد حيهم جنازة ميتهم وأن  
يتلقو في بيوتهم، فلأن لقيا بعضهم بعضا حياة لأمرنا، رحم الله عبدا أحيانا أمرنا،  
يا خيثمة أبلغ موالينا أنا لا نغنى عنهم من الله شيئا إلا بعمل وأنهم لن ينالوا ولا يتنا  
إلا بالورع وأن أشد الناس حسرة يوم القيمة من وصف عدلا ثم خالفه إلى غيره (٢).

وعن أبي حمزة الثمالي - عن أبي عبد الله عليه السلام قال: من زار أخاه بظاهر

١١) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٥٨.

٢) الكافي - الشيخ الكليني ١٧٥/٢ - ١٥٦.

المصر نادى مناد من السماء إلا أن فلان بن فلان من زوار الله. قال سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول: ما زار المسلم أخاه المسلم في الله إلا ناداه الله عليه السلام أيها الزائر طبت وطابت لك الجنة<sup>(١)</sup>.

وفي الكافي عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن يعقوب بن شعيب قال: سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول: من زار أخاه في جانب مصر ابتغاء وجه الله فهو زوره، وحق على الله أن يكرم زوره<sup>(٢)</sup>.

وعن أبي عبد الله عليه السلام قال: قال رسول الله ص: إلا أخبركم برجالكم من أهل الجنة؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: النبي، والصديق، والشهيد، والوليد، والرجل الذي يزور أخاه في ناحية مصر، لا يزوره إلا في الله عليه السلام<sup>(٣)</sup>.

وروي عن ابن أبي عمير، عن علي النهدي، عن الحصين، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: من زار أخاه في الله قال الله عليه السلام: إياي زرت وثوابك علي، ولست أرضي لك ثوابا دون الجنة<sup>(٤)</sup>.

وعن أبي جعفر عليه السلام: إن ملكا من الملائكة مرّ برجل قائم على باب دار، فقال له الملك: يا عبد الله ما يقيمك على باب هذه الدار؟ قال: أخ لي في بيتها أردت [أن] أسلم عليه، فقال الملك: هل بينك وبينه رحم ماسة [أو نزعت بك إليه حاجة؟] قال: لا، ما بيني وبينه قرابة، ولا نزعني إليه حاجة، إلا إخوة الإسلام، وحرمته، فانا أتعاهده، واسلم عليه في الله رب العالمين، قال له الملك: إني رسول الله إليك، وهو يقرئك السلام، ويقول [لك]: إنما إياي أردت، والي

(١) مصادقة الإخوان - الشيخ الصدوق ص ٥٦.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ١٧٦/٢.

(٣) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٥٩.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ١٧٦/٢.

تعمدت، وقد أوجبت لك الجنة، وأعفتك من غضبي، وأجرتك من النار<sup>(١)</sup>.

وروي عن علي بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن جابر، عن أبي جعفر عليه السلام قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: من زار أخاه في بيته قال الله عَزَّوَجَلَّ له: أنت ضيفي وزائر، علي قراك وقد أوجبت لك الجنة بحبك إياه<sup>(٢)</sup>.

وفي الكافي عن علي بن الحكم، عن إسحاق بن عمار، عن أبي غرة قال: سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول: من زار أخاه في الله في مرض أو صحة، لا يأتيه خداعا ولا استبدالا، وكل الله به سبعين ألف ملك ينادون في قفاه أن: طبت وطابت لك الجنة فأنتم زوار الله وأنتم وفد الرحمن حتى يأتي منزله، فقال له يسير: جعلت فداك وإن كان المكان بعيدا؟ قال: نعم يا يسير وإن كان المكان مسيرة سنة، فإن الله جرود الملائكة كثيرة، يشيعونه حتى يرجع إلى منزله<sup>(٣)</sup>.

وعن محمد بن يحيى، عن محمد بن الحسين، عن محمد بن إسماعيل بن بزيع، عن صالح بن عقبة، عن عبد الله بن محمد الجعفي، عن أبي جعفر عليه السلام قال: إن المؤمن ليخرج إلى أخيه يزوره فيوكل الله عَزَّوَجَلَّ به ملكا فيضع جناحا في الأرض وجناحا في السماء يظله، فإذا دخل إلى منزله نادى الجبار تبارك وتعالى أيها العبد المعظم لحقي المتبوع لآثارنبي، حق علي إعظامك، سلني أعطك، ادعني أجبك، اسكت أبتدئك، فإذا انصرف شيعه الملك يظله بجناحه حتى يدخل إلى منزله، ثم يناديه تبارك وتعالى أيها العبد المعظم لحقي حق علي إكرامك قد أوجبت لك جتي وشفعتك في عبادي<sup>(٤)</sup>.

وفيه عن صالح بن عقبة، عن عقبة، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: لزيارة

(١) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٦١.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٢/١٧٦ - ١٧٧.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٢/١٧٧.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ٢/١٧٨.

المؤمن في الله خير من عتق عشر رقاب مؤمنات، ومن اعتق رقبة مؤمنة وفى كل عضو عضوا من النار حتى أن الفرج يقى الفرج<sup>(١)</sup>.

وعن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، وعدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، جميرا، عن ابن محبوب، عن أبي أيوب، عن محمد بن قيس، عن أبي جعفر عليه السلام قال: إن الله يحق جنة لا يدخلها إلا ثلاثة: رجل حكم على نفسه بالحق، ورجل زار أخاه المؤمن في الله، ورجل أثر أخاه المؤمن في الله<sup>(٢)</sup>.

وعن أبي عبد الله عليه السلام قال: التواصل بين الإخوان في الحضرة التزاور، وال التواصل بينهم في السفر التكاثب<sup>(٣)</sup>.

#### ❖ تتابع عثرات المؤمن: -

يا عبد الله، وحدثني أبي، عن أبيه، عن علي عليه السلام أنه سمع رسول الله ص وهو يقول لأصحابه يوما: معاشر الناس إنه ليس بمعون من آمن بلسانه ولم يؤمن بقلبه، فلا تتبعوا عثرات المؤمنين، فإنه من اتبع عشرة مؤمن اتبع الله عثراته وفضحه في جوف بيته.

على الحاكم أن يكون صادقا مع نفسه صريحا مع شعبه شفافا في تعامله، غير مخادع ولا مخاتل ولا ماكر، وعليه أن يكون كلامه موافقا لعمله، ومطابقا لما عقد عليه قلبه، حتى لا يدخل في زمرة المنافقين، الكذابين، المخادعين، فيسقط في نظر رعيته وأصدقائه لعدم المصداقية في كلامه، ولا أمان في قلبه.

كم من يدعى الإيمان برسالة محمد ص، والسير على نهج آل الاطهار عليهم السلام، وترى العجب من شذوذ أفعاله، وانحراف سلوكه، وسوء تعامله مع الناس، المخالف لطريق ونهج محمد وآل محمد عليهم الصلاة والسلام، وما دعوا إليه، ونادوا به.

(١) الكافي - الشيخ الكليني ١٧٨/٢. (٢) الكافي - الشيخ الكليني ١٧٨/٢.

(٣) مصادقة الإخوان - الشيخ الصدوق ص ٥٦.

وعليه أن لا يتتبع عثرات الناس وزلاتهم أي ضبطها وحفظها في سجلات خاصة لغرض التشهير والفضيحة وتعييرهم بها، فهذا الأمر مرفوض، وحيث أن مقتضى الحفاظ على الأمن ومتابعة الرعية الاطلاع على بعض العثرات والهبات فعليه أن يحفظها ولا يشهر بها، ولا يهتك ستر رعيته مادام الناس في أمان واطمنان، بل عليه التنبية والتوجيه والنصيحة لهؤلاء في حدود خاصة من باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر خصوصاً إذا كانت القضايا اجتماعية أو عائلية أو شخصية قد يتزوج منها إرباك في استقرار المجتمع، وإنما فإذا كان لك لسان فللناس السن، ويفضحك الله تعالى على لسانهم، ويكشف عثراتك وعوراتك ولو كانت بين جدران بيتك، بأسباب لا يعلمها إلا هو سبحانه. فإن هذه ليست من صفات المؤمن ولا المسلم الحقيقي الذي يعيش حالة الإيمان الصادق مع نفسه. وهذه يكون أحد مصاديق الحديث الشريف للحاكم، فضلاً عن تعامله في إطار علاقاته الشخصية والعائلية الخاصة.

وقد روي في الكافي عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن محمد بن سنان، عن إبراهيم والفضل ابني يزيد الأشعري، عن عبد الله بن بكير، عن زرار، عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليهما السلام قالاً: أقرب ما يكون العبد إلى الكفر أن يواخِي الرجل على الدين فيحصي عليه عثراته وزلاته ليعنفه بها يوماً ما<sup>(١)</sup>. وفيه عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن علي بن النعيم، عن إسحاق بن عمار قال: سمعت أبا عبد الله عليهما السلام يقول: قال رسول الله عليهما السلام: يا معاشر من أسلم بلسانه ولم يخلص الإيمان إلى قلبه لا تذموا المسلمين ولا تتبعوا عوراتهم فإنه من تتبع عوراتهم تتبع الله عورته، ومن تتبع الله تعالى عورته يفضحه ولو في بيته<sup>(٢)</sup>.

وعن عاصم بن حميد، عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليهما السلام قال: قال

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٣٥٤/٢

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٣٥٤/٢

رسول الله ﷺ: يا معاشر من أسلم بلسانه ولم يسلم بقلبه لا تتبعوا عثرات المسلمين فإنه من تتبع عثرات المسلمين تتبع الله عثرته ومن تتبع الله عثرته يفصحه<sup>(١)</sup>.

وعن علي بن ابراهيم، عن أبي عمير، عن علي بن إسماعيل، عن ابن مسakan، عن محمد بن مسلم أو الحلبـي، عن أبي عبد الله عـليـهـالـغـلـبـةـ قال: قال رسول الله ﷺ: لا تطلبوا عثرات المؤمنين فإن من تتبع عثرات أخيه تتبع الله عثراته ومن تتبع الله عثراته يفصحه ولو في جوف بيته<sup>(٢)</sup>.

### ❖ ميثاق المؤمن: -

وحدثني أبي، عن أبيه، عن علي عليه السلام أنه قال: أخذ الله ميثاق المؤمن، أن لا يصدق في مقالته ولا يكشف حقيقة اعتقاده أمام أعداء الله تعالى وأعدائه، فلا يؤذن شرهم وغدرهم، ولا ينتصف من عدوه، انتصف منه طلب النصفة أي أخذ حقه منه كاملا حتى صار وإياه على النصف، ويقال انتقم منه لطلب العدل، فربما يكيد له كيدا، ولا يشفى خيظه في أحد، فقد يُعرف من ذلك حاله ويستدل على دينه ومذهبـهـ فلا ينتهي الأمر، إلا بفضيحة نفسه أمام أعداء الله عـليـهـ من الكفار والنواصب فيكيدوا له ويتربيصوا به الدواير، لأن كل مومن ملجم، واللجم الدابة البـسـهاـ اللـجـامـ، ويقال الجم عصا تدخل فـمـ الدـابـةـ وتـلـزـقـ إـلـىـ قـفـاهـ، وأـلـجـمـ الدـابـةـ بـسـهاـ اللـجـامـ، نفسه بلجام فهو ملجم كنـيـةـ عن الممسـكـ عن الكلام، حفاظـاـ علىـ نفسهـ وـعـرـضـهـ وـمـالـهـ وـمـعـاـشـهـ وـاسـتـقـرارـهـ، وقد قال أبو عبد الله الصادق عـليـهـالـغـلـبـةـ: يا مـعـلـىـ إنـ التـقـيـةـ دـيـنـ آـبـائـيـ، ولا دـيـنـ لـمـنـ لاـ تـقـيـةـ لـهـ، يا مـعـلـىـ إنـ اللهـ يـحـبـ أـنـ يـعـبـدـ فـيـ السـرـ كما يـحـبـ أـنـ يـعـبـدـ فـيـ الـعـلـانـيـةـ<sup>(٣)</sup>.

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٣٥٥ / ٢.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٣٥٥ / ٢.

(٣) المحسن - البرقي ١ / ٢٥٥.

وذلك لغاية قصيرة أما أن تكون في وقت تأمن فيها على نفسك وأصحابك، أو إلى ظهور قائم آل محمد «عجل الله تعالى فرجه الشريف»، أو غاية حدودها الدنيا وزوالها، وراحة طويلة في قيام دولة الحق والعدل بقيادة صاحب العصر والزمان «عجل الله تعالى فرجه الشريف» فيتنفس فيها المؤمنون الصعداء ويستهي أمل الكافرون والمنافقون، أو إلى الآخرة وخلودها.

وأخذ الله ميثاق المؤمن وعهده في صلب ادم ﷺ على أشياء كثيرة والتزامات عديدة أيسرها عليه وأخفها ثقلاً، مؤمن مثله يقول بمقالته ويدين بمذهبه وعقيدته،

يبغى ويتجنى عليه ويتغلى ويتتجاوز الحد معه، فإن الله قضى أنه من يُغى عليه لينصره الله ﷺ، إذ قال تعالى «يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا يَغْيِي كُلَّ أُنْفُسٍ كُمْ»<sup>(١)</sup>.

وفي الكافي عن عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمد الأشعري، عن ابن القداح، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: إن أعدل الشر عقوبة البغي<sup>(٢)</sup>.

وفيه عن علي، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن ابن رثاب ويعقوب السراج. جميرا، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال أمير المؤمنين ﷺ: أيها الناس إن البغي يقود أصحابه إلى النار..<sup>(٣)</sup>.

وروى الصدوق في الفقيه عنهم ﷺ: وحق على الله تعالى أن لا يبغى شيئاً على إلا أذله الله، ولو أن جبراً يغى على جبل لهد الله الباغي منها<sup>(٤)</sup>.

وفي تحف العقول عن أبي عبد الله ﷺ: إياكم أن يبغى بعضكم على بعض فإنها ليست من خصال الصالحين فإنه من يغى صير الله بغيه على نفسه وصارت

(١) سورة يونس، الآية: ٢٣.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٣٢٧/٢.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٣٢٧/٢.

(٤) من لا يحضره الفقيه ٤/٥٩ - ٦٠.

نصرة الله لمن بغي عليه ومن نصره الله غالب وأصاب الظفر من الله<sup>(١)</sup>.  
وفي الكافي عن علي، عن أبيه، عن حماد، عن حريز، عن مسمع أبي سيار  
أن أبو عبد الله عليه السلام كتب إليه في كتاب: انظر أن لا تكلمن بكلمة بغي أبدا وإن  
أعجبتك نفسك وعشيرتك<sup>(٢)</sup>.

ويحصد بزوال نعمة أخيه عنه أي كانت هذه النعمة وتكون له من دون أخيه،  
وهذا من أعظم أمراض النفس وخبثها، فإن المؤمن يغبط ولا يحسد، والمنافق  
يحسد ولا يغبط<sup>(٣)</sup>.

قال أبو عبد الله عليه السلام في وصيته لشيعته: وإياكم أن يحسد بعضكم بعضا فإن  
الكفر أصله الحسد<sup>(٤)</sup>.

وروي في الكافي عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن ابن  
محبوب، عن العلاء بن رزين، عن محمد بن مسلم قال: قال أبو جعفر عليه السلام: إن  
الرجل ليأتي بأي بادرة فيكفر، وإن الحسد ليأكل الإيمان كما تأكل النار الحطب<sup>(٥)</sup>.

وفيه عن عده من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن ابن محبوب،  
عن داود الرقي قال: سمعت أبو عبد الله عليه السلام يقول: اتقوا الله ولا يحسد بعضكم  
بعضا، إن عيسى بن مريم كان من شرائعه السبح في البلاد، فخرج في بعض سيحة  
ومعه رجل من أصحابه قصير وكان كثير اللزوم لعيسى عليه السلام، فلما انتهى عيسى إلى  
البحر قال: باسم الله، بصحبة يقين منه فمشى على ظهر الماء فقال الرجل القصير  
حين نظر إلى عيسى عليه السلام: جازه باسم الله بصحبة يقين منه فمشى على الماء ولحق

(١) تحف العقول - ابن شعبة الحراني ص ٣١٥.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٣٢٧.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٣٠٧.

(٤) تحف العقول - ابن شعبة الحراني ص ٣١٥.

(٥) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٣٠٦.

يعيسى عليه السلام، فدخله العجب بنفسه، فقال: هذا عيسى روح الله يمشي على الماء وأنا أمشي على الماء فما فضله علي، قال: فرمس في الماء فاستغاث بعيسى فتناوله من الماء فأخرجه ثم قال له: ما قلت يا قصير؟ قال: قلت: هذا روح الله يمشي على الماء وأنا أمشي على الماء فدخلني من ذلك عجب، فقال له عيسى: لقد وضعت نفسك في غير الموضع الذي وضعك الله فيه فمتك الله على ما قلت فتب إلى الله هذا مما قلت، قال: فتاب الرجل وعاد إلى مرتبته التي وضعه الله فيها، فاتقوا الله ولا يحسدن ببعضكم بعضا<sup>(١)</sup>.

وروى عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: كاد الفقر أن يكون كفرا وقاد الحسد أن يغلب القدر<sup>(٢)</sup>.

وعن علي بن إبراهيم، عن محمد بن عيسى، عن يونس، عن معاوية بن وهب قال: قال أبو عبد الله عليه السلام: آفة الدين الحسد والعجب والفخر<sup>(٣)</sup>.

وعن يونس، عن داود الرقي، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: قال الله هذا لموسى بن عمران عليه السلام: يا ابن عمران لا تحسد الناس على ما آتتهم من فضلي ولا تمدن عينيك إلى ذلك ولا تتبعه نفسك، فإن الحسد ساخط لنعمي، صاد لقسمي الذي قسمت بين عبادي ومن يك كذلك فلست منه وليس مني<sup>(٤)</sup>.

وعن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٣٠٦/٢.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٣٠٧/٢.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٣٠٧/٢.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ٣٠٧/٢.

الله ﷺ قال: يقول إبليس لجنوده: ألقوا بينهم الحسد والبغى، فإنهما يعدلان عند الله الشرك<sup>(١)</sup>.

والشيطان يحاول أن يوقع بالمؤمن لأجل أن يغويه ويضله ويعنته أي يشق عليه الأمر ليفسده ويزله، والسلطان الظالم يقفوا أثره في كل مكان، ويتابع عثراته من هنا وهناك، وكافر بالله ﷺ، انه قسم عظيم وتهديد شديد، الذي هو مؤمن به ويدعى ذلك، يرى سفك دمه أي دم أخيه المؤمن ديناً وإن في قتله لهذا المؤمن تقرباً إلى الله تعالى ورضاه، وهذا ما يجري اليوم وما للأسف باسم المصلحة العامة، أو الأهداف العليا، أو حفظ النظام؟، أو الكيان؟ .. وغير ذلك من المبررات الغريبة؟ ولكن الهدف لمن؟ الله أعلم، وكذلك ولاباحة حريمه أي المؤمن وعرضه وشرفه والاستيلاء على أمواله وجعلها غنماً وفدية، وتصوير الأمر وتبريره كأنه بأمر الله سبحانه وتعالى ورضاه والتزاماً بشرعيته وهداه، واعجباً، فما بقاء المؤمن بعد هذا في الدنيا؟؟، وهو يسمع ويرى ما يجري بين المؤمنين من سفك الدماء، وهتك الأعراض، وسلب الأموال، لمصالح آنية، ومراكز دنيوية، وأوهام قيصرية، والأعداء والناواصي تترى بهم في كل وقت وزمان للتمزيق بأغلى الأثمان، وأنابهم موجهة عليهم من كل حدب وصوب بأقوى الأسلحة وافتكتها بهم، لمحو آثارهم ولإزالة تراثهم ونهب خيراتهم، بل واستعبادهم. نهل من واع ومدرك لما يدور؟؟ أم أصبحنا نشك في كل الأمور ..

فعلى الحاكم بيان وجهات النظر المختلفة، وتقريب الآراء، وتهيئة النفوس، وتطيب الخواطر، وإن لا يكون طرفاً في النزاع، لزرع الثقة والطمأنينة بينهم، حتى تتحقق الدماء، وتصان الأعراض، وتحفظ الأموال؛ مع التعامل بالشدة والقسوة مع المجرمين وقطع الطريق والمرتزقة وزراع الفتنة ومزعزعي الاستقرار والأمان، فهذا أحد مصاديق ميثاق الحاكم المؤمن، قال تعالى ﴿أَفَنَ يَعْلَمُ أَنَّهَا

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٣٢٧.

أَنْزَلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمُ الْحُقْقُ كُنْ هُوَ أَعْلَمُ إِنَّمَا يَنْذَرُ أُولُوا الْأَيْمَنِ ١٩) الَّذِينَ يُؤْفَوْنَ يَعْمَلُوْنَ اللَّهُ وَلَا يَنْقُضُوْنَ الْمِيْثَاقَ ٢٠)

### ❖ اهانة المؤمن: -

يا عبد الله، وحدثني أبي عن آبائه، عن علي عليه السلام عن النبي صلوات الله عليه قال: نزل [علي] جبرائيل عليه السلام فقال: يا محمد إن الله يقرأ عليك السلام ويقول: اشتفقت للمؤمن أسماء من أسمائي، سميته مؤمنا، فالمؤمن مني وينسب إلي لولاته لي ولإيمانه بي وسلوكه نهجي وصراطتي وطاعته لأمرني، والرضا بما قدرة له وقضيت.

وأنا منه لأن حب الله صلوات الله عليه مزروع في قلبه وجزء منه، قال تعالى مَا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبِيْنِ فِي جَوْفِيْهِ <sup>(١)</sup>، وقال رسول الله صلوات الله عليه: قال الله تعالى لا اطلع على قلب عبد فاعلم فيه حب الإخلاص لطاعتي لوجهي وابتغاء مرضاتي إلا توليت تقويمه وسياساته، ومن اشتغل بغيري فهو من المستهزئين بنفسه ومكتوب اسمه في ديوان الخاسرين <sup>(٢)</sup>.

فالمؤمن في كنف مولاه وحماه، وفي حوزته وذماره، وهذا من اشرف مقامات الرفعة والتوقير والتعظيم للمؤمن.

ومن استهان بمؤمن وحقره واستخف به فقد استقبلني وجهها لوجه بالمحاربة والمبرزة، وقصدني بذلك، لأنه يريد أن يحط من قيمة إكرامي له، وان يضع من رفعتي إياه، ويسلب توقيري إليه، وبالتالي أنه تعرض لكرامة الله وعظمته وإجلاله.

فإياك أيها الحكم أن تحقرن و تستهين بطالب حاجة قد سعى إليك بها، أو تهمله، أو توعده ولا تفي له، أو تدفعه عنك، ولا ملجا له في حلها إلا أنت، لا

(١) سورة الرعد، الآية: ١٩ - ٢٠.

(٢) سورة الأحزاب، الآية: ٤.

(٣) مستدرك الوسائل - الميرزا النوري ٤/٤٨٣.

لشيء إلا لأنه من الناس البسطاء وعامة الرعية، ومن لم ير صدك بجاهه، أو يتزلف إليك بشيء، أو يتشفع إليك بأحد. وبالخصوص إذا كان من أولياء آل محمد ﷺ وشيعتهم فقد أعلنت الحرب بذلك مع الله تعالى، وقد روي: أن الله تعالى ينتقم لأوليائه من عاداهم وقصدهم، ومن حارب الله حربه وحطمته ومن خاصمه خصمه وقصمه<sup>(١)</sup> فان هذا من مصاديق الحديث الشريف.

وقد روى أبو علي الأشعري، عن محمد بن عبد الجبار، عن ابن فضال، عن ثعلبة بن ميمون عن حماد بن بشير، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: قال رسول الله ﷺ: قال الله تبارك وتعالى: من أهان لي ولیا فقد أرصد لمحاربتي<sup>(٢)</sup>.

وفي الكافي عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابه، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: من استذل مؤمنا واستحرقه لقلة ذات يده ولفقره شهره الله يوم القيمة على رؤوس الخلائق<sup>(٣)</sup>.

وفيه عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن الحسين بن عثمان عن محمد بن أبي حمزة، عمن ذكره، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: من حقر مؤمنا مسكينا أو غير مسكين لم يزل الله عليه السلام حاقرا له ما قتنا حتى يرجع عن محقرته إياه<sup>(٤)</sup>.

وعن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن علي بن النعمان، عن ابن مسakan، عن معلى بن خنيس قال: سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول: إن الله تبارك وتعالى يقول: من أهان لي ولیا فقد أرصد لمحاربتي وأنا أسرع شئ إلى نصرة أوليائي<sup>(٥)</sup>.

(١) شرح أصول الكافي - المولى المازندراني ٤٢٣/٩.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٣٥١/٢.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٣٥٣/٢.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ٣٥١/٢.

(٥) الكافي - الشيخ الكليني ٣٥١/٢.

وفيه عن عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم عن معلى بن خنيس، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: قال الله عَزَّ وَجَلَّ قد نايني من أذل عبدي المؤمن<sup>(١)</sup>.

وعن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن إسماعيل بن مهران، عن أبي سعيد القماط، عن أبان بن تغلب، عن أبي جعفر عليه السلام قال: لما أسرى بالنبي صلوات الله عليه وآله وسلامه قال: يا رب ما حال المؤمن عندك؟ قال: يا محمد من أهان لي ولها فقد بارزني بالمحاربة وأنا أسرع شئ إلى نصرة أوليائي وما ترددت عن شئ أنا فاعله كترددي عن وفاة المؤمن، يكره الموت وأكره مسأته، وإن من عبادي المؤمنين من لا يصلحه إلا الغنى ولو صرفته إلى غير ذلك لهلك، وإن من عبادي المؤمنين من لا يصلحه إلا الفقر ولو صرفته إلى غير ذلك لهلك وما يتقرب إلى عبد من عبادي بشئ أحب إلى مما افترضت عليه وإنه ليتقرب إلى بالنافلة حتى أحبه فإذا أحبته كنت إذا سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ولسانه الذي ينطق به ويده التي يطش بها، إن دعاني أجبته وإن سألني أعطيته<sup>(٢)</sup>.

وفيه أيضاً عن علي بن إبراهيم، عن محمد بن عيسى، عن يونس، عن معاوية، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: لقد أسرى ربى بي فاوحي إلى من وراء الحجاب ما أوحى وشافهني [إلى] أن قال لي: يا محمد من أذل لي ولها فقد أرصدني بالمحاربة ومن حاربني حاربته، قلت: يا رب ومن وليك هذا؟ فقد علمت أن من حاربك حاربته، قال لي: ذاك من أخذت ميثاقه لك ولوصيك ولذرتكما بالولاية<sup>(٣)</sup>.

وفي أمالى الصدوق قال: حدثنا أحمد بن الحسن القطان، قال: حدثنا عبد

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٣٥٢ / ٢ - ٣٥١ / ٢.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٣٥٣ / ٢ - ٣٥٢ / ٢.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٣٥٣ / ٢.

الرحمن بن محمد الحسني، قال: أخبرنا أحمد بن عيسى بن أبي موسى العجلي، قال: حدثنا محمد ابن أحمد بن عبد الله بن زياد العرزمي، قال: حدثنا علي بن حاتم المنقري، قال: حدثنا شريك، عن سالم الأفطس، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ لعلي عليه السلام: يا علي، شيعتك هم الفائزون يوم القيمة، فمن أهان واحداً منهم فقد أهانك، ومن أهانك فقد أهانني، ومن أهانني أدخله الله نار جهنم خالداً فيها وبشّر المصير. يا علي، أنت مني وأنا منك، روحك من روحي، وطريقك من طيتي، وشيعتك خلقوا من فضل طيتنا، فمن أحبهم فقد أحبنا، ومن أبغضهم فقد أبغضنا، ومن عادهم فقد عادانا، ومن ودهم فقد ودنا. يا علي، إن شيعتك مغفور لهم على ما كان فيهم من ذنوب وعيوب. يا علي، أنا الشفيع لشيعتك غداً إذا قمت المقام المحمود، فبشرهم بذلك. يا علي، شيعتك شيعة الله، وأنصارك أنصار الله، وأولياؤك أولياء الله وحزبك حزب الله. يا علي، سعد من تولاك، وشقي من عاداك، يا علي لك كنز في الجنة، وأنت ذو قرنها<sup>(١)</sup>.

### ❖ نظائر الرجال:-

يا عبد الله، وحدثني أبي، عن علي عليه السلام عن النبي ﷺ، انه قال يوماً: يا علي وتوجيهه الكلام هنا لعامة الأمة، وان كان المخاطب أمير المؤمنين علي عليه السلام، من باب إياك اعني واسمعي يا جارة، لا تناظر رجلاً أى يجعله نظيراً لك ومثيلاً وقريناً، من النظائر وهم الأمائل والأفضل لتشابه بعضهم ببعض في الأخلاق والأفعال والأقوال، حتى تنظر إلى سيرته وهو الأقرب من سيرته - كما في بعض النسخ - لأن السيررة من الأمور القلبية التي لا يطلع عليها أحد إلا الله تعالى، فإن كانت سيرته حسنة فإن الله تعالى لم يكن ليخذل ولية في شيء بل يسدده ويوفقه للخير والعمل الصالح فربما تشملك معه، فإن تكون سيرته رديئة غير جيدة

وخيثة فقد تكفيه مساویه وآثامه عن مناظرتك ومصاحبتك، فلو جهدت أن تعمل به تغييراً ونصحاً وتوجيهاً أكثر مما عمله في معاصي الله عَزَّوَجَلَّ ما قدرت عليه.

فاختر أيها الحاكم أقرانك ونظرائك ومستشاريك من الأشراف والأعيان والفضلاء والمؤمنين من ذوي التاريخ المُشرف وأصحاب المروءة المشهود لهم، والملازمة فيهم، الذي إذا صحبته زانك، وإذا غبت عنه حفظ غيبتك، وإذا اتمنته وفي لك، وإذا عثرت أقال عثرتك، وإن استشرته أخلص النصح في مشورتك.

بل إن الرعية تنظر إليك من خلالهم وتحقّم بسلوكهم وسيرتهم، لأنهم يأخذون بأراءهم، ويصدقون كلامهم، ويسترشدون بأقوالهم.

وليأك وأهل البدع، والأرذل والسفلة، وأهل المعا�ي والآثام، وذوي التاريخ والسلوك غير النزيه بين الناس. فان رعيتك يبتعدون عنك بسيبهم ولا يثرون بك لتقريرك لِيَاهُمْ، فضلاً على ذلك انه لا أمان لهم ولا ذمة، وإن شئت تقويمهم ما قدرت، لأن الشيطان قد غالب عليه.

وفي الكافي بسنده عن أبي علي الأشعري، عن محمد بن عبد الجبار، عن ابن أبي نجران، عن عمر بن يزيد، عن أبي عبد الله عَلَيْهِ السَّلَامُ أنه قال: لا تصحبوا أهل البدع ولا تجالسوهم فتصيروا عند الناس كواحد منهم، قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: المرأة على دين خليله وقرنه <sup>(١)</sup>.

وفيه عن عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن علي بن أسباط، عن بعض أصحابه، عن أبي الحسن عَلَيْهِ السَّلَامُ قال: قال عيسى ابن مريم عَلَيْهِ السَّلَامُ: إن صاحب الشر يُعدّي وقرينه يُردي، فانظر من تقارن <sup>(٢)</sup>.

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٦٤٢/٢.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٦٤٠/٢.

وعن محمد بن علي، عن موسى بن يسار القطان، عن المسعودي، عن أبي داود، عن ثابت بن أبي صخرة، عن أبي الزعبي قال: قال أمير المؤمنين عليه السلام: قال رسول الله ص: انظروا من تحداثون؟ فإنه ليس من أحد ينزل به الموت إلا مثل له أصحابه إلى الله إن كانوا خيارا فخيارا وإن كانوا شرارا فشاررا، وليس أحد يموت إلا تمثلت له عند موته<sup>(١)</sup>.

وعن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن الحسن، عن عبيد الله الدهقان، عن أحمد بن عائذ، عن عبيد الله الحلبي، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: لا تكون الصدقة إلا بحدودها، فمن كانت فيه هذه الحدود أو شئ منها فانسبه إلى الصدقة ومن لم يكن فيه شئ منها فلا تنسبه إلى شئ من الصدقة فأولها أن تكون سريرته وعلانيته لك واحدة، والثاني أن يرى زينك زينه وشينك شينه، والثالثة أن لا تغيره عليك ولا ية ولا مال، والرابعة أن لا يمنعك شيئاً تناله مقدرته، والخامسة وهي تجمع هذه الخصال أن لا يسلفك عند النكبات<sup>(٢)</sup>.

وعن علي بن ابراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن بعض الحلبيين، عن عبد الله بن مسakan، عن رجل من أهل الجبل لم يسمه قال: قال أبو عبد الله عليه السلام: عليك بالتلاد<sup>(٣)</sup>، وإياك وكل محدث لا عهد له ولا أمان ولا ذمة ولا ميثاق، ولكن على حذر من أوثق الناس عندك<sup>(٤)</sup>.

وعن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن عمرو بن عثمان، عن محمد بن سالم الكندي، عن حدثه، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: كان أمير المؤمنين عليه السلام إذا صعد المنبر قال: ينبغي للمسلم أن يتتجنب مواхاة ثلاثة: الماجن

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٦٣٨/٢.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٦٣٩/٢.

(٣) أبي القديم.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ٦٣٩/٢ - ٦٣٨/٢.

الفاجر والأحمق والكذاب، فأما العاجن الفاجر فيزين لك فعله ويحب أنك مثله ولا يعينك على أمر دينك ومعادك ومقاربته جفاء وقسوة ومدخله ومخرجه عار عليك، وأما الأحمق فإنه لا يشير عليك بخير ولا يرجى لصرف السوء عنك ولو أجهد نفسه. وربما أراد منفعتك فضرك فموته خير من حياته وسكته خير من نطقه وبعده خير من قربه، وأما الكذاب فإنه لا يهتئك معه عيش، ينقل حديثك وينقل إليك الحديث كلما أفنى أحدوة مطراها بأخرى مثلها حتى أنه يحدث بالصدق مما يصدق ويفرق بين الناس بالعداوة فينبت السخائم في الصدور فاتقوا الله تعالى وانظروا لأنفسكم<sup>(١)</sup>.

وعن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، ومحمد بن الحسين، عن محمد بن سنان عن عمار بن موسى قال: قال أبو عبد الله عليه السلام: يا عمار إن كنت تحب أن تستتب لك النعمة وتكمل لك المروءة وتصلح لك المعيشة، فلا تشارك العبيد والسفلة في أمرك، فإنك إن اتّمتهم خانوك، وإن حدثوك كذبوك، وإن نكبت خذلوك، وإن وعدوك أخلفوك<sup>(٢)</sup>.

وعن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن بعض أصحابه، عن إبراهيم بن أبي البلاط عمن ذكره، قال: قال لقمان عليه السلام لابنه: يا بني لا تقترب فتكون أبعد لك، ولا تبعد فتها، كل دابة تحب مثلها وإن ابن آدم يحب مثله، ولا تنشر بزك إلا عند باغيه، كما ليس بين الذئب والكبش خلة كذلك ليس بين البار والفاجر خلة، من يقترب من الرزف يعلق به بعضه، كذلك من يشارك الفاجر يتعلم من طرقه، من يحب المرأة يشتم، ومن يدخل مداخل السوء يتهم، ومن يقارن قرین السوء لا يسلم، ومن لا يملك لسانه يندم<sup>(٣)</sup>.

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٣٧٥ - ٣٧٦.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٦٤٠.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٦٤١ - ٦٤٠.

وعن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن حسين بن الحسن، عن محمد بن سنان، عن عمار بن موسى، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: قال أمير المؤمنين عليه السلام: لا عليك أن تصحب ذا العقل وإن لم تحمد كرمه، ولكن انتفع بعقله، واحترس من سوء أخلاقه، ولا تدع عن صحبة الكريم وإن لم تنتفع بعقله، ولكن انتفع بكرمه بعقلك، وافر كل الفرار من اللثيم الأحمق<sup>(١)</sup>.

وروي في التهذيب عن عبد الرحمن بن أبي نجران، عن محمد بن الصلت، عن أبيان عن أبي العديس قال: قال أبو جعفر عليه السلام: يا صالح اتبع من يبكيك وهو لك ناصح، ولا تتبع من يضحكك وهو لك غاش، وستردون على الله جمِيعاً فتعلمون<sup>(٢)</sup>.

وفي الكافي عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، رفعه إلى أبي عبد الله عليه السلام قال: أحب إخواني إلى من أهدي إلى عبيبي<sup>(٣)</sup>.

وفيه قال عمار بن موسى: وسمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول: حب الأبرار للأبرار ثواب للأبرار، وحب الفجار للأبرار فضيلة للأبرار، وبغض الفجار للأبرار زين للأبرار، وبغض الأبرار للفجار خزي على الفاجر<sup>(٤)</sup>.

### ❖ أدنى الكفر: -

يا عبد الله وحدثني أبي، عن أبيه، عن علي عليه السلام، عن النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه، أنه قال: أدنى الكفر أن يسمع الرجل من أخيه الكلمة فيحفظها عليه يريد أن يفضحه بها **﴿أَوْلَئِكَ لَا خَلَقَ لَهُمْ﴾** والخلق هو الحظ والنصيب من الخير والصلاح **﴿إِنَّ الَّذِينَ**

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٦٣٨/٢.

(٢) تهذيب الأحكام - الشيخ الطوسي ٣٧٧/٦.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ٦٣٩/٢.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ٦٤٠/٢.

يَشَرُّونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثُمَّا قَلِيلًا أُولَئِكَ لَا خَلَقَ لَهُمْ فِي الْأَخِرَةِ وَلَا يُحَكِّمُهُمْ اللَّهُ وَلَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَلَا يُرْكِبُهُمْ عَذَابُ أَلِيمٍ <sup>١)</sup>، وَقَالَ تَعَالَى ﴿إِنَّا لِلْمُؤْمِنَّ إِلَّا خَوْفٌ﴾ <sup>٢)</sup>، وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: الْمُؤْمِنُ أَخْوُ الْمُؤْمِنِ <sup>٣)</sup>. وَالْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبَنِيَانِ الْمَرْصُوصِ يَشَدُّ بَعْضَهُ بَعْضًا؛ فَإِنْ فَضَحَ سُرُّ الْمُؤْمِنِ بَعْدَ إِنْ أَتَمَّهُ وَأَطْلَعَهُ عَلَيْهِ، أَوْ بَتَّبَعَ عَثَرَاتِ أَخِيهِ بَيْنَ ثَنَيَّا كَلْمَاتِهِ الْمُسْتَرْسَلَةِ، هُوَ هَدْمٌ لِكَرَامَةِ الْمُؤْمِنِ وَشَخْصِيَّتِهِ وَعِرْضِهِ، وَنَفْضُ لِعَهْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ بِالتَّزَامِ الْإِخْرَوَةِ بَيْنَ الْمُؤْمِنِيْنِ، وَالْخُرُوجُ عَنْ صَفَّةِ الْإِيمَانِ، بِلِّإِنَّمَا مِنْ مَرَاتِبِ الْكُفَّارِ أَيْ كُفْرَانُ النَّعْمَ.

فَإِنَّ الْحَاكِمَ بِحُكْمِ مَنْصَبِهِ قَدْ تُرْفَعُ لَهُ كَثِيرًا مِنْ قَضَايَا النَّاسِ وَتَقْدِيمُ طَلَبَاتِهِمْ لِحَلِّهَا وَقَضَاءِهَا، وَمِنْهَا بَعْضُ الْقَضَايَا الْخَاصَّةِ، فَلَا يَحْقُّ لَهُ إِنْ يُذْيِعَ هَذِهِ الْأَمْرَ وَيُنْشِرَهَا بَيْنَ النَّاسِ، لَأَنَّ لِكُلِّ إِنْسَانٍ خَصْوَصِيَّاتَهُ وَأَسْرَارَهُ، فَإِذَا أَتَمَّهُ عَلَى شَيْءٍ أَوْ أَخْبَرَهُ مُضطَرًا لِأَمْرٍ مَا، نَتْيَاجَةً لِمَوْقَفِ مُعِينٍ، فَهَذَا يَجُبُ أَنْ يَبْقَى مَحْفُوظًا وَمَوْدَعًا فِي قَلْبِهِ وَلَا يُشَهِّرُ بِهِ وَيُفْضِّلُهُ، وَهَذَا أَحَدُ مَصَادِيقِ الْحَدِيثِ الشَّرِيفِ لِلْحَاكِمِ.

وَقَدْ رُوِيَّ الْأَمْدِيُّ فِي الْغَرْرِ: عَنِ الْإِمَامِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ السَّلَامُ، أَنَّهُ قَالَ: إِذَا عَذَّرَهُ سُرُّ أَوْ دَعْتَهُ غَدْرًا <sup>٤)</sup>.

وَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ السَّلَامُ: مَنْ أَقْبَعَ الْغَدَرَ إِذَا عَذَّرَهُ سُرُّ <sup>٥)</sup>.

وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ سَنَانٍ قَالَ: قَلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ: عُورَةُ الْمُؤْمِنِ عَلَى الْمُؤْمِنِ حَرَامٌ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَلْتُ: يَعْنِي سَبِيلِهِ؟ فَقَالَ: لَيْسَ حِيثُ تَذَهَّبُ، إِنَّمَا هُوَ إِذَا عَذَّرَهُ سُرُّ <sup>٦)</sup>.

(١) سورة آل عمران، الآية: ٧٧.

(٢) سورة الحجرات، الآية: ١٠٠.

(٣) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٤٣.

(٤) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ٧٠.

(٥) عيون الحكم والمواعظ - الليثي الواسطي ص ٤٧١.

(٦) كتاب المزمون - الحسين بن سعيد ص ٧٠.

وقد روي عن رسول الله ﷺ: إذا جمع الله الأولين والآخرين يوم القيمة يرفع لكل غادر لواء، فقيل: هذه غدرة فلان ابن فلان<sup>(١)</sup>.

ومرت سابقاً جملة من الأخبار والروايات في تبع عثرات المؤمن، فان شئت المزيد راجع ذلك.

### ❖ غيبة المؤمن: -

يا عبد الله، وحدثني أبي، عن أبيه، عن علي عليهما السلام أنه قال: من قال في مؤمن ما رأته عيناه مما خفي على الناس، وسمعت أذناه مما لم يسمعه أحد غيره، كل ما يشينه ويعييه لأخيه المؤمن، ويهدم بذلك مروءته وهي التي توجب الحفاظ على النفس عما يوجب سقوطها من الإهمال وعدم المبالاة والقيام بالأفعال الدنيئة بما لا يليق بأمثاله من المباحثات، فتوجب السخرية والاستهزاء به بين الناس، فهو من الذين قال الله عز وجل عنهما **«إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تُشَيَّعَ الْفَحْشَةُ فِي الْأَدِينَ مَنْ أَنْتُمْ لَمْ** **مَذَأْبُ أَلَيْمَ»**<sup>(٢)</sup>.

يا عبد الله، وحدثني أبي، عن أبيه، عن علي عليهما السلام، إنه قال: من روى عن أخيه المؤمن رواية يزيد بها هدم مروءته، وثبله وتنقيصه والتصريح بعييه ولومه، أو بقه الله تعالى وأهلكه بخطيبته حتى يأتي بمخرج وعذر مما قال في أخيه المؤمن وشهر به، ولن يأتي بالمخرج منه أبداً.. أما لأن فيه تكذيب لنفسه وهذا لا يمكن غالباً، أو لأن ما أراده من التسقيط قد حدث فعلاً بين الناس وذاع فلا ينفع بعدها أي عذر أو مخرج خصوصاً بعد شيوعها، وقال الشاعر:

قد قيل ما قيل إن صدقاً وان كذباً      **فَمَا اعْتَذَارَكَ مِنْ قَوْلٍ إِذَا قَبَلاً**

(١) كنز العمال - المتنبي الهندي ٥١٧/٣.

(٢) سورة النور، الآية: ١٩.

فالحاكم عليه إن يكون حذرا من الوقع في هذا الأمر في تعامله، والتحرز في أقواله، وما يصدر عنه، لأن كلامه سريع الانتشار، مؤثر في الناس، والمخرج عنه غاية في الصعوبة.

قال الله تعالى ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ مَاءَمُوا أَجْتَبَنَا كَيْرًا مِنَ الظُّنُنِ إِنَّكُمْ بَعْضَ الظُّنُنِ إِنَّمَا وَلَا  
بَهْتَنُسُوا وَلَا يَتَبَرَّعُونَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيْمَنُهُمْ أَهْدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَهُمْ أَخِيهِ مِنْنَا فَكَرْهُتُمُوهُ وَأَنْقَرُوا  
أَهْمَهُ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابُ رَّحِيمٌ﴾<sup>(١)</sup>

وفي الامالي قال: حدثنا محمد بن موسى بن المตوك عليه السلام قال: حدثنا عبد الله بن جعفر الحميري، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن عبد الرحمن بن سيابة، عن الصادق جعفر بن محمد عليه السلام، قال: إن من الغيبة أن تقول في أخيك ما ستره الله عليه، وإن البهتان أن تقول في أخيك ما ليس فيه<sup>(٢)</sup>.

وفي العلل عن أبيه عليه السلام، قال: حدثنا محمد بن يحيى العطار قال: حدثنا محمد بن أحمد قال حدثنا أبو عبد الله الرazi عن الحسن بن علي بن النعمان عن أسباط بن محمد يرفعه إلى النبي صلوات الله عليه قال: قال رسول الله صلوات الله عليه الغيبة أشد من الزنا، فقيل يا رسول الله ولم ذاك؟ قال: صاحب الزنا يتوب فيتوب الله عليه، وصاحب الغيبة يتوب فلا يتوب الله عليه حتى يكون صاحبه الذي اغتابه يحله<sup>(٣)</sup>.

وعن أبي عبد الله عليه السلام أنه قال: من روى على مؤمن رواية يريد بها عيبه، وهم مروءته، أقامه الله عليه السلام مقام الذل يوم القيمة حتى يخرج مما قال<sup>(٤)</sup>.

وفي الكافي عن علي بن ابراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن

(١) سورة الحجرات، الآية: ١٢.

(٢) الامالي - الشيخ الصدوق ص ٤١٧.

(٣) علل الشرائع - الشيخ الصدوق ٥٥٧/٢.

(٤) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٧٠.

أبي عبد الله عليه السلام قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: الغيبة أسرع في دين الرجل المسلم من الآكلة في جوفه <sup>(١)</sup>.

وفي المحسن عن محمد بن سنان، عن مفضل ابن عمر قال: قال لي أبو عبد الله عليه السلام: من روى على مؤمن رواية يريد بها شينه وهدم مروءته ليسقط من أعين الناس أخرجه الله من ولائته إلى ولادة الشيطان فلا يقبله الشيطان <sup>(٢)</sup>.

وقال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: يا علي احذر الغيبة والنميمة، فإن الغيبة تفطر، والنميمة توجب عذاب القبر <sup>(٣)</sup>.

وقال الحسين عليه السلام لرجل اغتاب عنده رجلاً: يا هذا كف عن الغيبة فإنها أداة كلاب النار <sup>(٤)</sup>.

وفي المحسن، عن محمد بن علي وعلي بن عبد الله، عن ابن أبي عمير، عن علي بن إسماعيل، عن منصور بن حازم، قال: قال أبو عبد الله عليه السلام: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: من أذاع فاحشة كان كمبتدأها، ومن غير مسلماً بذنب لم يمت حتى يركبه <sup>(٥)</sup>.

### ❖ سرور المؤمن: -

... ومن أدخل على أخيه المؤمن سروراً وفرحاً فقد أدخل علينا أهل البيت سروراً وفرحاً، ومن أدخل على أهل البيت سروراً وفرحاً فقد أدخل على رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه سروراً وفرحاً، ومن أدخل على رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه سروراً وفرحاً فقد أدخل الله تعالى، ومن سر الله تعالى فحقيقة على الله تعالى أن يدخله جنته.

(١) الكافي - الشيخ الكليني ٣٥٦/٢ - ٣٥٧.

(٢) المحسن - البرقي ١/١٠٣.

(٣) تحف العقول - ابن شعبة الحراني ص ١٤.

(٤) تحف العقول - ابن شعبة الحراني ص ٢٤٥.

(٥) المحسن - البرقي ١/١٠٣ - ١٠٤.

فعلى الحاكم أن يكون جلّ همه وتفكيره إسعاد رعيته في تهيئة أسباب الرفاهية والعيش الرغيد، والحفاظ على الأمن واستقرار البلاد، وإكرام الإنسان، وإعطاء الحقوق والحريات، وبناء مستقبل زاهر للأجيال وزرع بذوره ليؤتى أكله ولو بعد حين، فهذا من مصاديق سرور المؤمن على الحاكم، الذي بسروره ٌثير أهل البيت عليهم السلام، وٌثير رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه، الذي بسروره يُسر الله صلوات الله عليه وآله وسلامه، وفي سرور الله تعالى ضمان الجنة، وهذا غاية المرء المؤمن العاقل.

وقد روي عن أبي جعفر عليه السلام أنه قال: من أدخل على رجل من شيعتنا سروراً فقد أدخله على رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه، وكذلك من أدخل عليه أذى أو غمًا<sup>(١)</sup>.

وعن أبي بصير، عن أبي حمزة، قال: دخلت على أبي عبد الله جعفر بن محمد عليه السلام وعنه أبان، فقال له أبان: حدثني جعلت فداك عن فضل المؤمن. قال: نعم يا أبان. المؤمن منكم إذا توفي أتاه رجل في أحسن ما يكون من الصور إليه في حين خروج نفسه، وعند دخوله قبره، وعند نشوره، وعند وقوفه بين يدي ربه، فيقول: أبشر يا ولی الله بكرامته ورضوانه. فيقول له المؤمن: يا عبد الله، ما أحسن صورتك وأطيب رائحتك، وتبشرني عند خروج نفسي، وعند دخول قبري، وعند نشوري، وعند موقعي بين يدي ربی، فمن أنت جزت خيرا؟ فيقول له: أنا السرور الذي أدخلته على فلان يوم كذا وكذا، بعثني الله إليك لأقيك الأحوال حتى تلقاءه<sup>(٢)</sup>.

وروى أبو هريرة قال: قال النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه: من نفس عن أخيه المؤمن كربة من كرب الدنيا، نفس الله عنه كربة من كرب الآخرة. ومن سر أخيه المؤمن سره الله في الدنيا والآخرة. والله في عون العبد، ما دام العبد في عون أخيه<sup>(٣)</sup>.

وفي قرب الإسناد عن أبي البختري، عن جعفر، عن أبيه قال: سئل رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: أي الأعمال أحب إلى الله صلوات الله عليه وآله وسلامه؟ قال: إتباع سرور المسلم. قيل: يا

(١) كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد ص ٦٩ - ٧٠.

(٢) شرح الأخبار - القاضي النعمان ٤٣٩ - ٤٣٨ / ٣.

(٣) عالي الثنائي - ابن أبي جمهور الاحساني ١٠٧ / ١.

رسول الله وما إتباع سرور المسلم؟ قال: شبع جوعته، وتنفيس كربته، وقضاء دينه<sup>(١)</sup>.

وفي الكافي عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن أبيه، عن رجل من أهل الكوفة يكفي أبو محمد، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عليه السلام قال: تبسم الرجل في وجه أخيه حسنة وصرف القذى عنه حسنة، وما عبد الله بشئ أحب إلى الله من إدخال السرور على المؤمن<sup>(٢)</sup>.

وفيه عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن محمد بن سنان، عن عبد الله بن مسakan عن عبيد الله بن الوليد الوصافي قال: سمعت أبا جعفر عليه السلام يقول: إن فيما ناجى الله عليه السلام به عبد موسى عليه السلام قال: إن لي عباداً أبى لهم جنتي وأحكامهم فيها قال: يا رب ومن هؤلاء الذين تبיהם جنتك وتحكمهم فيها؟ قال: من أدخل على مؤمن سروراً، ثم قال: إن مؤمناً كان في مملكة جبار فولع به فهرب منه إلى دار الشرك، فنزل برجل من أهل الشرك فأظله وأرفقه وأضافه فلما حضره الموت أوحى الله عليه السلام إليه وعزتي وجلالي لو كان [لك] في جنتي مسكن لأسكتتك فيها ولكنها محرمة على من مات بي مشركاً ولكن يا نار هيداها ولا تؤديه ويؤتي برزقه طرف النهار، قلت: من الجنة؟ قال: من حيث شاء الله<sup>(٣)</sup>.

وعن علي بن ابراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله عليه السلام: قال: أوحى الله عليه السلام إلى داود عليه السلام أنَّ العبد من عبادي ليأتيني بالحسنة فأبيحه جنتي، فقال داود: يا رب وما تلك الحسنة؟ قال: يدخل على عبدي المؤمن سروراً ولو بتمرة، قال داود: يا رب حق لمن عرفك أن لا يقطع رجاءه منك<sup>(٤)</sup>.

(١) قرب الإسناد - الحميري القمي ص ١٤٥.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ١٨٨/٢.

(٣) الكافي - الشيخ الكليني ١٨٨/٢ - ١٨٩.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ١٨٩/٢.

وعن علي بن ابراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن الحكم، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: من أحب الأعمال إلى الله عليه السلام إدخال السرور على المؤمن: إشباع جوعه أو تنفيس كربته أو قضاء دينه<sup>(١)</sup>.

وروى في الكافي عن أبي الأشعري، عن محمد بن عبد الجبار، عن الحسن بن علي بن فضال عن منصور، عن عمار بن أبي اليقظان، عن أبان بن تغلب قال: سألت أبا عبد الله عليه السلام عن حق المؤمن على المؤمن، قال: فقال: حق المؤمن على المؤمن أعظم من ذلك، لو حدثكم لکفترتم إن المؤمن إذا خرج من قبره، خرج معه مثال من قبره، يقول له: أبشر بالكرامة من الله والسرور، فيقول له: بشرك الله بخير، قال: ثم يمضي معه يبشره بمثل ما قال وإذا مر بهول قال: ليس هذا لك وإذا مر بخير قال هذا لك فلا يزال معه يؤمنه مما يخاف ويبشره بما يحب حتى يقف معه بين يدي الله عليه السلام فإذا أمر به إلى الجنة قال له المثال: أبشر فان الله عليه السلام قد أمر بك إلى الجنة، قال، فيقول: من أنت رحمك الله تبشرني من حين خرجت من قبري وآتستني في طريقي وخبرتني عن ربي؟ قال: فيقول: أنا السرور الذي كنت تدخله على إخوانك في الدنيا خلقت منه لا أشرك وأونس وحشتك<sup>(٢)</sup>.

وفيه عن الحسين بن محمد، عن احمد بن إسحاق، عن سعدان بن مسلم، عن عبد الله ابن سنان قال: كان رجل عند أبي عبد الله عليه السلام فقرأ هذه الآية ﴿وَالَّذِينَ يُؤْذِنُكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ يُغَيِّرُ مَا أَنْتَ سَبَبْتُمْ فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهْتَنَكَ وَأَثْمًا مُّبِينًا﴾<sup>(٣)</sup> قال: فقال أبو عبد الله عليه السلام: فما ثواب من أدخل عليه السرور؟ فقلت: جعلت فداك عشر حسناً فقال: إني والله وألف ألف حسنة<sup>(٤)</sup>.

(١) الكافي - الشيخ الكليني ١٩٢/٢.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ١٩١/٢.

(٣) سورة الأحزاب، الآية: ٥٨.

(٤) الكافي - الشيخ الكليني ١٩٢/٢.

وعن عده من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمد بن أورمه، عن علي بن يحيى، عن الوليد بن العلاء، عن ابن سنان، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: من أدخل السرور على مؤمن فقد أدخله على رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه ومن أدخله على رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه فقد وصل ذلك إلى الله، وكذلك من أدخل عليه كربلا<sup>(١)</sup>.

### ❖ الالتزام بتنبوي الله عليه السلام :-

ثم إني أوصيك يا عبد الله ومن ركب طريقك بتنبوي الله عليه السلام، وإشار طاعته وان ابتعدت عنك الناس وتركوك وحيدا، والاعتصام بحبله وان قل سالكه ومريدوه، فإنه من اعتصم واستمسك بحبل الله عليه السلام وتعلق بعروته الوثقى فقد هدي إلى صراط مستقيم،

فأنت يا عبد الله ولا تؤثر أحدا من الخلق على رضاه وهواد سبحانه وتعالى، فإنه وصية الله عليه السلام إلى خلقه أن لا يشركوا معي أحدا إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ<sup>(٢)</sup>، أو مراعاة غيري في العبادة والطاعة كالرباء والنفاق وإشار طاعة العبد على رضا رب فَلَمَّا أَتَاهُ بَشَرٌ مُّتَكَبِّرٌ يُؤْمِنُ إِلَيْهِ أَنَّهُمْ إِلَهُ وَيَحْدُثُ فَنَّ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلَ عَمَلًا صَنَلِيَّهَا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ لَهَا<sup>(٣)</sup>، فإنه لا يقبل منهم أي من خلقه غيرها أي غير التمسك بهذه الوصية، ولا يعظم منهم سواها من الطاعات والقراءات والعبادات والأعمال، وذلك لأن فيها الدلالة والمعرفة على مدى إخلاصهم وتذللهم، وخلوصهم وتقربيهم لفاطر السموات والأرض.

واعلم يا عبد الله أن الخلاق لم يوكلا ويفوضوا بشئ أفضل وأعظم من التقوى من الله عليه السلام فإنه مَوْ أَهْلُ التَّقْوَىٰ وَأَهْلُ الْغَفْرَةِ<sup>(٤)</sup> أي أهل لأن يُتقى عقابه

(١) الكافي - الشيخ الكليني ١٩٢/٢.

(٢) سورة النساء، الآية: ٤٨.

(٣) سورة الكهف، الآية: ١١٠.

(٤) سورة المدثر، الآية: ٥٦.

وسخطه بالطاعة، وأهل لأن يوصل بما يوصل إلى مغفرته بالتوبة والاستغفار، فإنه أي بالتقوى وصيغتنا أهل البيت عليه السلام، ما أن تمكتم بها لن تضلوا أبداً، فان استطعت يا عبد الله أن لا تناول من حطام الدنيا شيئاً ولو يسيراً لا تعرف مصدره وما خذله تُسأله عنه أنت يا نجاشي غداً في يوم الحساب فافعل، فإنه روي عن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ انه قال: **الحلال بين، والحرام بين**، وبين ذلك أمور مشتبهات، لا يدرى كثير من الناس أمن الحال هي أم من الحرام، فمن تركها استبرأ لدينه وعرضه فقد سَلِمَ، ومن واقع شيئاً منها يُوشك أن يُ الواقع الحرام، كما أنه من يَرْعى حول العجمي يُوشك أن بواقعه، **الا وإن لكل ملك حِمْنَ، ألا وإن حِمْنَ الله مَحَارِمَه**<sup>(١)</sup>.

قال عبد الله بن سليمان: فلما وصل كتاب الصادق عليه السلام وجوابه إلى عبد الله النجاشي نظر فيه وتأمله، وقال: صدق والله الذي لا إله إلا هو مولاي جعفر بن محمد الصادق عليه السلام، مما همل أحد بما جاء في مضمون هذا الكتاب إلا نجاة من الهلاكة، وقد ورد عن أبي عبد الله عليه السلام انه قال: من طلب الرئاسة هلك<sup>(٢)</sup>.

فلم يزل عبد الله النجاشي يعمل به أي بما جاء في مضمون هذا الكتاب طيلة أيام حياته، وقد وردت بعض الأخبار عنه عليه السلام تدل على ذلك، وقد ذكرنا بعضها في أول الرسالة.

### مُصْنَع

(١) مستدرك الوسائل - الميرزا النوري ٣٢٣/١٧، مسند احمد - احمد بن حنبل ٤/٢٦٩.

(٢) الكافي - الشيخ الكليني ٢/٢٩٧.

## أهم أهداف الرسالة

أن هذه الرسالة الشريفة على اختصارها وسبك مضمونها قد احتوت على مضامين عالية في دستور الحكم، ومبادئ رفيعة في سياسة الرعية، وقيم رائعة في الآداب الإسلامية والإنسانية، فهي منار هدى وعلمٌ تقي في سبيل الحكام مع رعيتهم وسيرتهم، خصوصاً من يتسب بالولاء لأهل البيت عليهم السلام.

وقد استعرض شيخنا الكبير الشيخ باقر شريف القرشي (حفظه الله) أهم النقاط التي رسمتها هذه الرسالة الشريفة وأرسست مبادئها، واهم الواجبات الملقاة على الحكام تجاه الرعية، فقال<sup>(١)</sup>: تضمنت هذه الرسالة دستور الحكم الإسلامي ومكارم الأخلاق التي تحقق التكافل الاجتماعي بين المسلمين وتوحد بين قلوبهم ومشاعرهم وتجعلهم صفاً واحداً لا يمكن أن يتضعضع أو ينفذ إليه نافذ وعليها أن نشير إلى الواجبات التي ألقاها على الحكام ليقوموا بها في دور حكمهم وهي:

- ١ - حقن الدماء، فلا يجوز إراقتها فإن الإسلام قد اهتم اهتماماً بالغاً بدماء الناس، وجعل إراقتها من أعظم المفاسد والكبائر في الأرض.
- ٢ - كف الأذى عن الناس وعدم التعرض لهم بأي مكره أو إهانة.
- ٣ - الرفق بالرعية وأن لا يكون الحاكم فقط غليظ القلب شرس الأخلاق والطبع فإن ذلك يوجب بعد المواطنين وعدم عرض مهامهم عليه.

(١) النظام السياسي في الإسلام - الشيخ باقر شريف القرشي ص ١٢٣ - ١٢٥.

- ٤ - الثاني بالأمور والتروي في شؤون الرعية، فإن التهور يوجب الوقوع في الخطأ ويعرض البلاد للهلاك والأزمات.
- ٥ - حسن معاشرة الرعية مع لين في غير ضعف، وشدة في غير عنف وهذا هو منطق الاستقامة والعدل.
- ٦ - إيقاف الرعية على طرق الحق، وإرشادها إلى محاسن الأعمال.
- ٧ - التجنب عن سعاة السوء، وعدم الاختلاط بهم، فإنهم لا يألون جهدا في الوصول إلى السلطة بالطرق الملتوية وأهم ما عندهم التجسس على الناس وإدخال الضرر عليهم.
- ٨ - الاتصال بأهل الدين وذوي الإيمان والمرؤة فإنهم دعاة الخير والمعروف.
- ٩ - عدم السماح بإعطاء أموال الدولة إلى الممزحين والمضحكين فإن ذلك يوجب شيوع البطالة بين الناس.
- ١٠ - أن يصرف من أمواله الخاصة على أعمال البر والخير التي يعود نفعها إليه كالمحج والصدقة، فلا يجوز أن ينفق على ذلك من أموال المسلمين.
- ١١ - التجنب من كنوز الأموال وادخارها لأنه يوجب تعطيل الأيدي العاملة ونشر الفقر في البلاد.

وساق الإمام عليه السلام بعد هذه المواد التي يتركز عليها نظام الحكم في الإسلام الآداب الخلاقية التي تحفظ وحدة المسلمين وتجمعهم على صعيد المحبة والآلفة والتوادد وهي :

- ١ - أن لا يخيف مؤمناً ويذعره حتى بالنظر إليه بنظرة الغضب والانتقام.

- ٢ - إغاثة الملهوفين وتفریج كربهم، ودفع الغائلة عنهم، وإدخال السرور على المسلمين بالإحسان إليهم.
- ٣ - السعي لقضاء حواجز المسلمين.
- ٤ - إطعام الجائعين، ومنع الثياب للعراة، وبذل المال للمحتاجين في سبيل الله.
- ٥ - الحث على التزاور والتالف والتوادد بين المسلمين.
- ٦ - عدم تبع عثرات الخاطئين وفضحهم أمام المجتمع فإن ذلك يوجب انتشار الحقد والكراء في النفوس، وشل التعاون بين الناس.

هذا أنموذج يسير من الآداب الرفيعة التي احتوت عليها رسالة الإمام عليه السلام ولو سار المسلمون على صوتها لكانوا قادة الأمم وهداة الشعوب.

فهذه الرسالة رائعة من روائع سياسة إدارة الحكم، والسير مع الرعية، وباقة جميلة من مكارم الأخلاق التي إن اجتمعا في أهل بلد وحاكمها عاش أبناءه حياة سعيدة مثلها التالف والمودة، والمحبة والرعاية، والتكافل الاجتماعي بينهم، والنجاة من الله عليه السلام ..

تمت

## المصادر والمراجع

- ١ - القرآن الكريم - كلام العولى غافل.
- ٢ - أخبار السيد الحميري - المرزباني الخراساني، تحقيق الشيخ محمد هادي الأميني، الطبعة الثانية/١٤١٣هـ - ١٩٩٣م، الناشر شركة الكتبية للطباعة والنشر والتوزيع - بيروت - لبنان.
- ٣ - الاختصاص - الشيخ المفید، تحقيق علي أكبر الغفاری، السيد محمود الزرندی، الطبعة الثانية/١٤١٤هـ - ١٩٩٣م، الناشر دار المفید للطباعة والنشر والتوزيع - بيروت - لبنان.
- ٤ - اختيار معرفة الرجال - الشيخ الطوسي، تصحیح وتعليق میر داماد الأسترابادی / تحقيق السيد مهدي الرجائي، طبع ١٤٠٤هـ، المطبعة بعثت - قم، الناشر مؤسسة آل البيت لله لإحياء التراث.
- ٥ - الإرشاد - الشيخ المفید، تحقيق مؤسسة آل البيت لله لتحقيق التراث، الطبعة الثانية / ١٤١٤هـ - ١٩٩٣م، الناشر دار المفید للطباعة والنشر والتوزيع - بيروت - لبنان.
- ٦ - الاعتقادات في دین الامامية - الشيخ الصدق، تحقيق عصام عبد السيد، الطبعة الثانية/١٤١٤هـ - ١٩٩٣م، الناشر دار المفید للطباعة والنشر والتوزيع - بيروت - لبنان.
- ٧ - أعيان الشيعة - السيد محسن الأمین، تحقيق وتحريج حسن الأمین، الناشر دار التعارف للمطبوعات - بيروت - لبنان.
- ٨ - اقرب الموارد - بطرس البستانی.
- ٩ - الامالی - الشيخ أبي علي الطوسي، تحقيق قسم الدراسات الإسلامية - مؤسسة البعثة، الطبعة الأولى/١٤١٤هـ، الناشر دار الثقافة للطباعة والنشر والتوزيع - قم.

- ١٠ - الامالي - الشيخ الصدوق، تحقيق قسم الدراسات الإسلامية - مؤسسة البعثة - قم، الطبعة الأولى / ١٤١٧ هـ، الناشر مركز الطباعة والنشر في مؤسسة البعثة.
- ١١ - الامالي - الشيخ المفيد، تحقيق حسين الأستاد ولی، علي أكبر الغفاری، الطبعة الثانية / ١٤١٤ - ١٩٩٣ م الناشر دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع - بيروت - لبنان.
- ١٢ - الإمام الصادق عليه السلام، علم وعقيدة - رمضان لاوند، الناشر: دار مكتبة الحياة - بيروت - لبنان.
- ١٣ - الإمامة والتبصرة - أبي الحسن علي بن الحسين بن بابويه القمي والد الشيخ الصدوق. تحقيق مدرسة الإمام المهدي عليه السلام - قم المقدسة، الطبعة الأولى / ١٤٠٤ هـ - ١٣٦٣ ش، الناشر مدرسة الإمام المهدي عليه السلام - قم المقدسة.
- ١٤ - أمل الأمل - الحر العاملي، تحقيق السيد أحمد الحسيني، المطبعة الأداب - النجف الأشرف، الناشر مكتبة الأندلس - بغداد
- ١٥ - الأنساب - السمعاني، تقديم وتعليق عبد الله عمر البارودي، الطبعة الأولى / ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٨ م، الناشر دار الجنان للطباعة والنشر والتوزيع - بيروت - لبنان.
- ١٦ - إيضاح الاشتباه - العلامة الحلي، تحقيق الشيخ محمد الحسون، الطبعة الأولى / شوال المكرم ١٤١١ هـ، الناشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجامعة المدرسین بقم المشرفة.
- ١٧ - بحار الأنوار - العلامة المجلسي، الطبعة الثانية المصححة / ١٤٠٣ - ١٩٨٣ م، الناشر مؤسسة الوفاء - بيروت - لبنان، دار إحياء التراث العربي.
- ١٨ - بشاره المصطفى - محمد بن علي الطبری. تحقيق جواد القیومی الاصفهانی، الطبعة الأولى / ١٤٢٠ هـ، طباعة ونشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجامعة المدرسین بقم المشرفة
- ١٩ - بصائر الدرجات - محمد بن الحسن الصفار، تصحیح وتعليق وتقديم الحاج میرزا حسن کوجه باگی، ١٤٠٤ - ١٣٦٢ هـ، مطبعة الأحمدی - طهران منشورات الاعلمی فی طهران.

٢٠ - ناج العروس - الزبيدي، تحقيق علي شيري، طبع ١٤١٤ - ١٩٩٤م، المطبعة دار الفكر - بيروت، الناشر دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع - بيروت.

٢١ - تحف العقول - ابن شعبة الحراني، تصحيح وتعليق علي أكبر الغفاري، الطبعة الثانية/١٤٠٤هـ - ١٣٦٣ش، الناشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجامعة المدرسين بقم المشرفة.

٢٢ - تفسير العياشي - محمد بن سعود العياشي، تحقيق السيد هاشم الرسولي المحلاوي، الناشر المكتبة العلمية الإسلامية - طهران.

٢٣ - تفسير نور الثقلين - الشيخ الحوزي، تحقيق تصحيح وتعليق السيد هاشم الرسولي المحلاوي، الطبعة الرابعة/١٤١٢هـ - ١٣٧٠ش، المطبعة مؤسسة إسماعيليان، الناشر مؤسسة إسماعيليان للطباعة والنشر والتوزيع - قم.

٢٤ - تنقیح المقال - الشيخ عبد الله المامقاني - المطبعة المرتضوية في النجف الاشرف ١٣٥٠هـ

٢٥ - تهذیب الأحكام - الشيخ الطوسي، تحقيق وتعليق السيد حسن الموسوي الخرسان، الطبعة الرابعة/ ١٣٦٥ش، مطبع خورشید الناشر دار الكتب الإسلامية - طهران بإشراف الشيخ علي الراوندي.

٢٦ - التوحيد - الشيخ الصدوق، تصحيح وتعليق السيد هاشم الحسيني الطهراني، الناشر منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية في قم المقدسة.

٢٧ - ثواب الأعمال - الشيخ الصدوق، تقديم السيد محمد مهدي السيد حسن الخرسان، الطبعة الثانية/ ١٣٦٨ش المطبعة أمير - قم، الناشر منشورات الشريف الرضي - قم.

٢٨ - حاوي الأقوال في معرفة الرجال - الشيخ عبد النبي الجزائري، تحقيق مؤسسة الهدایة لإحياء التراث - قم، الطبعة الأولى ١٤١٨هـ

٢٩ - الخرائج والجرائح - قطب الدين الراوندي تحقيق: مؤسسة الإمام المهدي عليه السلام / بإشراف السيد محمد باقر الموحد الأبطحي الطبعة الأولى، كاملة محققة/ ذي الحجة ١٤٠٩هـ، المطبعة العلمية - قم، الناشر مؤسسة الإمام المهدي - قم المقدسة.

٣٠ - الخصال - الشيخ الصدوق، تصحيح وتعليق علي أكبر الغفاري، طباعة ١٨ ذي القعدة الحرام ١٤٠٣ - ١٣٦٢ ش، الناشر منشورات جماعة المدرسین في الحوزة العلمية في قم المقدسة

٣١ - خلاصة الأقوال - العلامة الحلي، تحقيق الشيخ جواد القيومي، الطبعة الأولى / عبد الغدیر ١٤١٧ هـ، المطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، الناشر مؤسسة نشر الفقاهة.

٣٢ - دعائم الإسلام - القاضي النعمان المغربي، تحقيق اصف بن علي اصغر فيضي، الطبعة الثانية / دار المعارف بمصر القاهرة.

٣٣ - ديوان الإمام الحسين بن علي عليه السلام - صنعة وتحقيق السيد محمود المقدس الغريفي، الطبعة الثانية / ١٤٢٠ هـ - ٢٠٠٠ م، طباعة النجف الأشرف.

٣٤ - الذريعة - آقا بزرگ الطهراني الطبعة الثالثة / ١٤٠٣ - ١٩٨٣ م، الناشر دار الأضواء - بيروت - لبنان.

٣٥ - رجال ابن داود - ابن داود الحلي، تحقيق وتقديم السيد محمد صادق آل بحر العلوم، طباعة ١٣٩٢ - ١٩٧٢ م، الناشر منشورات مطبعة الحيدرية - النجف الأشرف، منشورات الرضي - قم - ایران.

٣٦ - رجال البرقي - احمد بن محمد بن خالد البرقي، تحقيق جواد القيومي، مؤسسة القيوم، الطبعة الأولى / ١٤١٩ هـ، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي - قم.

٣٧ - رجال الطوسي - الشيخ الطوسي تحقيق جواد القيومي الأصفهاني، الطبعة الأولى / طباعة شهر رمضان المبارك ١٤١٥ هـ، الناشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسین بقم المشرفة.

٣٨ - رجال النجاشي - النجاشي، الطبعة الخامسة / ١٤١٦ هـ، الناشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسین بقم المشرفة.

٣٩ - شجرة طوبى - الشيخ محمد مهدي الحائري، الطبعة الخامسة / محرم الحرام ١٣٨٥ هـ، الناشر منشورات المكتبة الحيدرية ومطبعتها - النجف الأشرف

٤٠ - شرح أصول الكافي - مولى محمد صالح المازندراني، مع تعلیقات المیرزا أبو الحسن الشعراوی، ضبط وتصحيح السيد علي عاشور، الطبعة الأولى / ١٤٢١ -

٤٠٠ م، طباعة ونشر دار إحياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع - بيروت - لبنان.

٤١ - شرح الأخبار - القاضي النعمان المغربي، تحقيق السيد محمد الحسيني الجلالى، الطبعة الثانية/١٤١٤هـ، طباعة ونشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجامعة المدرسين بقم المشرفة.

٤٢ - شرح كلمات أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه السلام - نسقة عبد الوهاب، عنى بطبعه ونشره وتصحيحه وتعليق عليه مير جلال الدين الحسيني الارموي المحدث، طبع/١٣٩٠هـ - ١٣٤٩ش، الناشر منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية قم.

٤٣ - شرح نهج البلاغة - ابن أبي العدد، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر دار إحياء الكتب العربية - عيسى البابي الحلبي وشركاه مؤسسة مطبوعاتي إسماعيليان.

٤٤ - الصحاح - الجوهرى، تحقيق أحمد عبد الغفور العطار، الطبعة الرابعة/١٤٠٧ - ١٩٨٧ م، الناشر دار العلم للملايين - بيروت - لبنان.

٤٥ - صحيح البخاري - محمد بن إسماعيل البخاري، طبع/١٤٠١ - ١٩٨١ م، الناشر دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، طبعة بالأوفست عن طبعة دار الطباعة العامرة بإستانبول.

٤٦ - ضعفاء العقيلي - العقيلي، تحقيق الدكتور عبد المعطي أمين قلعي، الطبعة الثانية/١٤١٨هـ، طباعة ونشر دار الكتب العلمية - بيروت.

٤٧ - علل الشرائع - الشیخ الصدوق. تقديم السيد محمد صادق بحر العلوم، طبع ١٣٨٥هـ - ١٩٦٦ م، الناشر منشورات المكتبة الحيدرية ومطبعتها - النجف الأشرف.

٤٨ - عوالي الثنائي - ابن أبي جمهور الأحسائي، تقديم السيد شهاب الدين النجفي المرعشي، تحقيق الحاج آقا مجتبى العراقي، الطبعة الأولى/١٤٠٣ - ١٩٨٣ م، المطبعة سيد الشهداء - قم.

٤٩ - عيون أخبار الرضا عليه السلام - الشیخ الصدوق، تصحیح وتعليق وتقديم الشیخ حسین

الأعلمي، طبع ١٤٠٤هـ - ١٩٨٤م، المطبعة مطابع مؤسسة الأعلمي - بيروت - لبنان

٥٠ - عيون الحكم والمواعظ - علي بن محمد الليبي الرواطي، تحقيق الشيخ حسين الحسيني البيرجندی، الطبعة الأولى، طباعة ونشر دار الحديث.

٥١ - الغارات - إبراهيم بن محمد الثقفي، تحقيق السيد جلال الدين الحسيني الأرموي المحدث، طبع على طريقة أوفست في مطابع بهمن.

٥٢ - الغدير في الكتاب والسنّة والأدب - الشيخ الأميني، الطبعة الرابعة/١٣٩٧ - ١٩٧٧م الناشر دار الكتاب العربي - بيروت - لبنان عن بشره الحاج حسن لمiranی صاحب دار الكتاب العربي - بيروت - لبنان.

٥٣ - الفائق في رواة وأصحاب الإمام الصادق عليه السلام - عبد الحسين الشبستري، الطبعة الأولى/١٤١٨هـ، طباعة ونشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجامعة المدرسین بقم المشرفة.

٥٤ - الفهرست - الشيخ الطوسي، تحقيق الشيخ جواد القمي، الطبعة الأولى/شعبان المعظم ١٤١٧هـ، المطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، الناشر مؤسسة نشر الفقاهة.

٥٥ - فهرست متنجب الدين - متنجب الدين بن بابويه، تحقيق السيد جلال الدين محدث الأرموي، طبع ١٣٦٦ش، المطبعة مهر - قم، الناشر مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي، بإهتمام محمد سمامي حائزی / إشراف السيد محمود المرعشي.

٥٦ - القاموس المحيط - الفيروز آبادی.

٥٧ - قرب الإسناد - الحميري القمي، تحقيق مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، الطبعة الأولى/١٤١٣هـ، المطبعة: مهر - قم، الناشر مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث - قم.

٥٨ - قطر المحيط - بطرس البستانی، طبع في بيروت سنة ١٨٦٩م.

٥٩ - الكافي - الشيخ الكليني، تصحيح وتعليق علي أكبر الغفاری، الطبعة الخامسة/١٣٦٣ش، المطبعة حیدری، الناشر دار الكتب الإسلامية - طهران، نهض بمشروعه الشيخ محمد الأخوندی.

٦٠ - كتاب الأربعين - السيد أبي حامد بن زهرة، نسخة مخطوطة ومحفوظة في مكتبة السيد الحكيم العامة في النجف الاشرف برقم ٢/٥٣٩ (٢ حديث).

٦١ - كتاب الأربعين - السيد أبي حامد بن زهرة، نسخة مخطوطة ومحفوظة في مكتبة الإمام أمير المؤمنين ع العامة في النجف الاشرف برقم ٢/٢/٩٧١ (٢ حديث).

٦٢ - كتاب الأربعين - السيد أبي حامد بن زهرة، نسخة مخطوطة ومحفوظة في مكتبة السيد الحكيم العامة في النجف الاشرف برقم ٦/٣٤٦ (٦ حديث).

٦٣ - كتاب المؤمن - الحسين بن سعيد، تحقيق مدرسة الإمام المهدي ع، الطبعة الأولى / ١٤٠٤هـ، الناشر مدرسة الإمام المهدي ع بالحوزة العلمية - قم.

٦٤ - كشف الريبة في أحكام الغيبة - زين الدين العامل الشهيد الثاني. تقديم وإشراف السيد احمد الحسيني ، ١٣٨٢ - ١٩٦٣م، منشورات مكتبة الإمام صاحب الزمان ع العامة - الكاظمية المقدسة، مطبعة النعمان في النجف الاشرف.

٦٥ - كفاية الأثر - الخراز القمي، تحقيق السيد عبد اللطيف الحسيني الكوهكمري الخوئي ، الطبعة الأولى / ١٤٠١هـ - مطبعة الخيام - قم، انتشارات بيدار.

٦٦ - كنز العمال - المتقى الهندي. ضبط وتفسير الشيخ بكري حيانى، تصحيح وفهرسة الشيخ صفوة السقا، طباعة ١٤٠٩هـ - ١٩٨٩م، الناشر مؤسسة الرسالة - بيروت - لبنان.

٦٧ - لسان العرب - ابن منظور، طبع محرم ١٤٠٥هـ، الناشر نشر أدب الحوزة - قم - لبنان.

٦٨ - مجلة علوم الحديث الصادرة عن كلية علوم الحديث - طهران، نصف سنوية - العدد ٢٢، السنة الحادية عشرة، رجب المرجب - ذي الحجة الحرام ١٤٢٨هـ.

٦٩ - مجمع البحرين - الشيخ الطريحي، تحقيق السيد أحمد الحسيني ، الطبعة الثانية / ١٤٠٨هـ - ١٣٦٧ شـ، الناشر مكتب النشر الثقافة الإسلامية.

٧٠ - مجمع الزوائد - الهيثمي، طبع ١٤٠٨ - ١٩٨٨م، الناشر دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان.

٧١ - المحاسن - أحمد بن محمد بن خالد البرقي، تحقيق السيد جلال الدين الحسيني

المشتهر بالمحدث، الطبعة الأولى / ١٣٧٠ هـ - ١٣٣٠ ش، المطبعة: رنگین - طهران - ١٣٢٧، الناشر دار الكتب الإسلامية - طهران.

٧٢ - مختصر بصائر الدرجات - الحسن بن سليمان الحلي، الطبعة الأولى / ١٣٧٠ هـ - ١٩٥٠ م الناشر منشورات المطبعة الحيدرية - النجف الأشرف انتشارات الرسول المصطفى ﷺ - قم

٧٣ - مستدرك الوسائل - العيرزا النوري، تحقيق مؤسسة آل البيت ﷺ لاحياء التراث، الطبعة الأولى المحققة / ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٧ م، الناشر مؤسسة آل البيت ﷺ لاحياء التراث - بيروت - لبنان.

٧٤ - مستدرك سفينة البحار - علي النمازي الشاهرودي. تحقيق وتصحيح الشيخ حسن بن علي النمازي، طبع ١٤١٨ هـ، الناشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسین بقم المشرفة.

٧٥ - مستدرکات علم رجال الحديث - الشيخ علي النمازي الشاهرودي، الطبعة الأولى / ربيع الآخر ١٤١٢ هـ، المطبعة شفق - طهران، الناشر ابن المؤلف.

٧٦ - مستطرفات السرائر - ابن إدريس الحلي، تحقيق: لجنة التحقيق، الطبعة الثانية / ١٤١١ هـ، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، الناشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسین بقم المشرفة.

٧٧ - مسند احمد - الإمام احمد بن حنبل، الناشر دار صادر - بيروت - لبنان.

٧٨ - مسند الشاميين - الطبراني، تحقيق حمدي عبد المجيد السلفي، الطبعة الثانية / ١٤١٧ - ١٩٩٦ م الناشر مؤسسة الرسالة - بيروت.

٧٩ - مصادقة الإخوان «فارسي» - الشيخ الصدوق، إشراف السيد علي الخراساني الكاظمي، منشورات مكتبة الإمام صاحب الزمان العامة - الكاظمية المقدسة - بغداد.

٨٠ - المصباح - الكفعمي. الطبعة الثالثة / ١٤٠٣ - ١٩٨٣ م، الناشر مؤسسة الأعلمى للمطبوعات - بيروت.

٨١ - المعارف - ابن قتيبة الدينوري، تحقيق دكتور ثروت عكاشة، المطبعة القاهرة - دار المعارف، الناشر دار المعارف.

٨٢ - معالم العلماء - ابن شهرآشوب.

٨٣ - معاني الأخبار - الشيخ الصدوق. تصحیح وتعليق: علی اکبر الغفاری، طبع ١٣٧٩ - ١٣٣٨ ش، الناشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجامعة المدرسین بقم المشرفة.

٨٤ - معجم البلدان - یاقوت الحموي، طبع ١٣٩٩ هـ - ١٩٧٩ م، الناشر دار إحياء التراث العربي - بيروت - لبنان.

٨٥ - معجم رجال الحديث - السيد أبو القاسم الخوئي، الطبعة الخامسة / ١٤١٣ - ١٩٩٢ م.

٨٦ - معدن الجوامد - أبو الفتح الكراجي، تحقيق السيد احمد الحسيني، الطبعة الثانية / ١٣٩٤ هـ، مطبعة مهر اشور - قم.

٨٧ - مفردات غريب القرآن - الراغب الأصفهاني، الطبعة الثانية / ١٤٠٤ هـ، الناشر دفتر نشر الكتاب.

٨٨ - من لا يحضره الفقيه - الشيخ الصدوق، تصحیح وتعليق علی اکبر الغفاری، الطبعة الثانية، الناشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجامعة المدرسین بقم المشرفة.

٨٩ - ميزان الحکمة - محمد الري شهري، تحقيق دار الحديث، الطبعة الأولى / التنقیح الثاني ١٤١٦ هـ، طباعة ونشر دار الحديث.

٩٠ - نزهة المشتاق في اختراق الآفاق - الشريف الإدرسي. الطبعة الأولى / ١٤٠٩ هـ - ١٩٨٩ م، طباعة ونشر عالم الكتب - بيروت.

٩١ - النظام السياسي في الإسلام - الشيخ باقر شریف القرشی. الطبعة الثانية / ١٣٩٨ هـ، الناشر دار التعارف للمطبوعات - بيروت.

٩٢ - نقد الرجال - التفسري، تحقيق مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، الطبعة الأولى/شوال ١٤١٨ هـ، المطبعة ستارة - قم، الناشر مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث - قم.

٩٣ - نهج البلاغة - شرح الشيخ محمد عبده، الطبعة الأولى / ١٤١٢ - ١٣٧٠ ش، مطبعة النهضة - قم، الناشر دار الدخان - قم لمیران.

٩٤ - الوجيزة في الرجال - العلامة المجلسي، تصحیح وتحقيق محمد کاظم رحمن ستایش، الطبعة الأولى / ١٤٢٠ - ٢٠٠٠ م.

٩٥ - وسائل الشیعة - الحر العاملي، تحقیق وتصحیح وتدیل الشیخ عبد الرحیم الربانی الشیرازی، الطبعة الخامسة / ١٤٠٣ هـ - ١٩٨٣ م، الناشر دار إحياء التراث العربي - بیروت - لبنان.

## الفهرست

|    |       |                                                                                                      |
|----|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥  | ..... | المقدمة                                                                                              |
| ١١ | ..... | تقديم                                                                                                |
| ١١ | ..... | المُرسل إليه: عبد الله النجاشي                                                                       |
| ١١ | ..... | اسمه ونسبه: -                                                                                        |
| ١٣ | ..... | استبصره وبعض أخباره: -                                                                               |
| ١٨ | ..... | ولايته وعمله: -                                                                                      |
| ٢٠ | ..... | وثاقته وروايته عن الإمام الصادق <small>عليه السلام</small> : -                                       |
| ٢٣ | ..... | جملة من روایاته: -                                                                                   |
| ٢٥ | ..... | الرسالة وسندها: -                                                                                    |
| ٤٢ | ..... | النسخ المعتمدة في التحقيق: -                                                                         |
| ٤٣ | ..... | الرسالة الأهوازية (رسالة عبد الله النجاشي وجواب الإمام الصادق <small>عليه السلام</small> إليه) ..... |

### الرسالة البهية

#### في سيرة الحاكم مع الرعية

«شرح رسالة والي الأهواز النجاشي إلى الإمام الصادق عليه السلام وجوابها»

الرسالة البهية في سيرة الحاكم مع الرعية «شرح رسالة والي الأهواز

|     |                                                              |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| ٥٩  | النجاشي إلى الإمام الصادق <small>عليه السلام</small> وجوابها |
| ٥٩  | استفتاح الكتاب: -                                            |
| ٦٢  | صُنْعَ اللَّهِ <small>عليه السلام</small> : -                |
| ٦٥  | لطف الله <small>عليه السلام</small> : -                      |
| ٦٧  | مِنَّةُ اللهِ <small>عليه السلام</small> : -                 |
| ٧٠  | كَلَامَةُ اللهِ <small>عليه السلام</small> ورِعَايَتِهِ: -   |
| ٧٠  | تفصيل الخطاب: -                                              |
| ٧١  | ولاية الأهواز: -                                             |
| ٧٤  | سرور الإمام <small>عليه السلام</small> بالولاية وإساعته: -   |
| ٧٤  | سرور الإمام <small>عليه السلام</small> : -                   |
| ٧٨  | ما ساء الإمام <small>عليه السلام</small> : -                 |
| ٨٣  | خلاصة الرسالة: -                                             |
| ٨٤  | استشارة المؤمن: -                                            |
| ٨٤  | إياك وسفك الدماء: -                                          |
| ٨٨  | كف الأذى: -                                                  |
| ٩١  | الرفق بالرعاية: -                                            |
| ٩٤  | الثاني في الأمور: -                                          |
| ٩٧  | حسن العشرة: -                                                |
| ١٠٠ | لا تكن ضعيفا: -                                              |
| ١٠١ | لا تكن عنيفا وقاسيا: -                                       |
| ١٠١ | اهتم برئيسك ورسله: -                                         |
| ١٠١ | أصلح أمر الرعاية: -                                          |

|     |                                           |
|-----|-------------------------------------------|
| ١٠٢ | احذر السعاة وأهل النيمية: -               |
| ١٠٥ | احذر مكر خوز الأهواز: -                   |
| ١١٥ | من تأنس به وتستريح له: -                  |
| ١١٥ | اخبر الخواص: -                            |
| ١١٦ | ميز العوام: -                             |
| ١١٦ | جرب خواصك وعوامك: -                       |
| ١١٦ | عطاءك في ذات الله <small>بِهِ</small> : - |
| ١١٨ | جوائز الحاكم: -                           |
| ١١٩ | إنفاق الحاكم: -                           |
| ١٢٢ | كنز الأموال: -                            |
| ١٢٤ | إكرام الطعام وان قل: -                    |
| ١٢٤ | إكرام الجار: -                            |
| ١٢٥ | هوان الدنيا: -                            |
| ١٢٨ | مكارم الدنيا والأخرة: -                   |
| ١٢٩ | إخافة المؤمن: -                           |
| ١٣٠ | إغاثة اللھفان: -                          |
| ١٣٢ | قضاء حاجة المؤمن: -                       |
| ١٣٤ | إكساء المؤمن: -                           |
| ١٣٥ | إطعام المؤمن: -                           |
| ١٣٧ | خدمة المؤمن: -                            |
| ١٣٩ | حمل المؤمن واركابه: -                     |
| ١٤٠ | ترويج المؤمن: -                           |

|     |                                               |
|-----|-----------------------------------------------|
| ١٤٢ | إعانة المؤمن على السلطان الجائر: -            |
| ١٤٣ | زيارة المؤمن: -                               |
| ١٤٦ | تبع عثرات المؤمن: -                           |
| ١٤٨ | ميثاق المؤمن: -                               |
| ١٥٣ | اهانة المؤمن: -                               |
| ١٥٦ | نظائر الرجال: -                               |
| ١٦٠ | أدنى الكفر: -                                 |
| ١٦٢ | غيبة المؤمن: -                                |
| ١٦٤ | سرور المؤمن: -                                |
| ١٦٨ | الالتزام بتعالى الله <small>تعالى</small> : - |
| ١٧٠ | أهم أهداف الرسالة                             |
| ١٧٣ | المصادر والمراجع                              |
| ١٨٥ | الفهرست                                       |

## ❖ صدر إلى سماحة السيد محمود المقدس الغريفي (دام توفيقه)

- ١ - التدخين والصيام «حكم الدخان في نهار شهر رمضان».
- ٢ - بحث فقهي استدلالي.
- ٣ - الشعر وأهل البيت عليه السلام في المنظور الفقهي والعقائدي.
- ٤ - بحث فقهي استدلالي.
- ٥ - ديوان الإمام الحسن بن علي عليه السلام. صنعة وتحقيق.
- ٦ - ديوان الإمام الحسين بن علي عليه السلام. صنعة وتحقيق.
- ٧ - ديوان الإمام زين العابدين علي بن الحسين عليه السلام. صنعة وتحقيق.
- ٨ - ليلة الزفاف في الإسلام أعمالها وأدابها «آداب ليلة الزفاف».
- ٩ - مع النسب والنسابين.
- ١٠ - الشجرة المقدسة من الروضة الغريفية «بحث عن تاريخ الأسرة الغريفية وترجم رجالها».
- ١١ - الشهيد السعيد السيد احمد المقدس الغريفي المعروف بالحمزة الشرقي.
- ١٢ - الدرة النجفية في نسب السادة الغريفية. «أرجوزة في نسبه الشريف».
- ١٣ - الذبح خارج مني بين الواقع الحالي والدليل الفقهي.
- ١٤ - بحث فقهي استدلالي.
- ١٥ - أدعية السر. دراسة وتحقيق.
- ١٦ - قراءات في وصية الزهراء عليها السلام.
- ١٧ - الرسالة البهية في سيرة الحاكم مع الرعية. - بين يديك -.

وله بعض البحوث المنشورة في بعض مجلات النجف الأشرف وغيرها، والبعض الآخر قيد الطبع والتحقيق.

